
6

Resumen
En este artículo se examinan los límites filosóficos y fenomenológicos de la idea 
de transferir la conciencia humana a una máquina. Existen teorías como el Es-
pacio de Trabajo Neuronal Global (ETNG), la Teoría de la Información Integrada 
(TII) y la Emulación Cerebral Completa (ECC) que proponen modelos funcionales 
de la conciencia; sin embargo, estas aproximaciones no logran captar la dimen-
sión subjetiva, encarnada y afectiva de la misma. A través de un diálogo entre la 
neurociencia cognitiva, la filosofía de la mente y la fenomenología se sostiene 
que la conciencia es más que solo información procesada: es una experiencia 
vivida, situada y corpórea. Por ello, se afirma que la transferencia completa de 
la conciencia a una máquina no es inviable por cuestiones técnicas, sino por una 
comprensión reduccionista de la condición humana. Se concluye que la concien-
cia no puede disociarse ni del cuerpo ni de la historicidad vivida, sin despojarla de 
su esencia.
Palabras clave: conciencia, fenomenología, identidad personal, reduccionismo, 
transferencia mental

Abstract
In this article, the philosophical and phenomenological limits of the idea of transfe-
rring human consciousness to a machine are examined. There are theories such as 
the Global Neuronal Workspace (GNW), the Integrated Information Theory (IIT), and 
the Whole Brain Emulation (WBE) that propose functional models of consciousness, 
however, it is argued that these approaches fail to capture its subjective, embodied, 
and affective dimensions. Through a dialogue between cognitive neuroscience, 

Más allá del algoritmo: conciencia,  
subjetividad y límites de la emulación artificial
Beyond the algorithm: consciousness, subjectivity, and limits  
of artificial emulation

Arturo Salazar Palomares 
Universidad Anáhuac Querétaro, México
arturo.salazar80@anahuac.mx

Recepción:21 de agosto de 2025
Aceptación: 9 de octubre de 2025

https://orcid.org/0009-0003-2305-9662


7

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

philosophy of mind, and phenomenology, it is maintained that consciousness is 
more than processed information: it is a lived, situated, and embodied experience. 
Therefore, it is argued that the complete transfer of consciousness into a machine is 
not unfeasible due to technical issues, but rather due to a reductionist understanding 
of the human condition. It is concluded that consciousness cannot be dissociated 
from the body or from lived historicity, without stripping it of its essence.
Keywords: consciousness, mental transfer, personal identity, Phenomenology, 
reductionism

De la ciencia ficción a la realidad, el dilema de Roy Batty
La idea de que la conciencia humana puede ser transferida a una máquina ha 
dejado de ser una simple especulación futurista para convertirse en un punto de 
fricción entre la neurociencia, la inteligencia artificial y la filosofía de la mente. 
Lo que en el pasado parecía un argumento exclusivo de la ciencia ficción, hoy 
se discute seriamente en ámbitos académicos y tecnológicos, impulsado por 
teorías científicas de la conciencia. Algunas de ellas presentan un enfoque 
neurocognitivo (Dehaene, 2014), otras buscan explicarse a través de un proceso 
matemático-fenomenológico (Tononi, 2008), o mediante un enfoque tecnológico-
filosófico dentro de la corriente del Transhumanismo (Kurzweil, 2024). Desde 
una perspectiva esencialmente funcionalista, estas propuestas sostienen que 
la conciencia podría entenderse como un proceso de integración y distribución 
de información en redes neuronales, la cual es susceptible de ser replicada en 
soportes artificiales. Sin embargo, estas hipótesis enfrentan diversas objeciones 
filosóficas, particularmente en relación con la experiencia subjetiva y, en especial, 
con los qualia, entendidos como los aspectos fenomenológicos inefables de las 
sensaciones y percepciones. Autores como Chalmers (1996), Nagel (1974), Block 
(2007) y más recientemente Gazzaniga (2018), han subrayado los límites explica-
tivos de dichos modelos para tratar de dar cuenta de la conciencia en su totalidad.

A partir de este contexto, se plantea la pregunta central de este artículo sobre 
la posibilidad de transferir plenamente la conciencia humana a una máquina. La 
hipótesis que aquí se sostiene es que, si bien ciertos procesos cognitivos como 
la atención, la memoria o la toma de decisiones pueden ser simulados computa-
cionalmente, existen límites filosóficos y fenomenológicos insalvables que impi-
den una transferencia completa de la misma. Entre los más importantes destacan 
la dimensión subjetiva de la experiencia humana, la constitución corpórea de la 
mente y la construcción narrativa de la identidad personal. Para tratar de descifrar 
si es posible esta transferencia, se propone realizar un análisis teórico y crítico 



8

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

que contraste las propuestas científicas actuales con los enfoques filosóficos 
de la conciencia fenoménica y del cuerpo vivido. Este enfoque dialógico e inter-
disciplinario tiene como objetivo confrontar los argumentos de la neurociencia 
cognitiva con los de la fenomenología y la filosofía de la mente para ofrecer una 
evaluación teórica sobre las posibilidades reales y los límites del proyecto trans-
humanista de digitalización del yo.

Antes de seguir avanzando, es importante puntualizar que se usará la palabra 
conciencia para referirse a la capacidad del ser humano de darse cuenta o recono-
cer algo, ya sea del mundo exterior, como objetos, situaciones o cualidades; o bien, 
de su mundo interior, como pensamientos, emociones o cambios en su propio 
yo. Esta definición abarca el concepto que comúnmente entendemos como estar 
consciente de algo, y se alinea con la formulación ofrecida por José Ferrater Mora 
en su Diccionario de Filosofía (1965). Ferrater señala que, a lo largo de la historia del 
pensamiento, el concepto de conciencia ha sido interpretado de formas muy diver-
sas, desde la autoconciencia reflexiva en la filosofía moderna, hasta la conciencia 
moral como voz interior que distingue el bien del mal, y más recientemente, como 
la experiencia subjetiva que acompaña nuestros estados mentales. Comprender 
estas distintas aproximaciones permite situar mejor los debates actuales sobre la 
conciencia en campos como la neurociencia, la inteligencia artificial y la filosofía 
de la mente. 

Uno de los ejes más relevantes del pensamiento filosófico ha sido la distinción 
entre una concepción cosista de la conciencia, que la entiende como sustancia o 
facultad autosuficiente, y una concepción intencional, que la define como función 
dirigida a algo distinto de sí misma. Mientras que en ciertos enfoques antiguos 
y medievales predominó la idea de la conciencia como un atributo sustancial del 
alma, con la modernidad emergen definiciones centradas en la auto-transparencia 
del yo, es decir, que el sujeto es consciente de sí mismo de forma directa, sabe que 
sabe o se percibe a sí mismo pensando, sintiendo o actuando. 

De acuerdo con Ferrater (1965), en el siglo xx, la fenomenología consolidó la 
comprensión de la conciencia como intencionalidad. “Brentano concibe la con-
ciencia como intencionalidad y, por lo tanto, hace de la conciencia algo que no 
es continente ni contenido, sino mera proyección y referencia a aquello que es 
mentado” (p. 324). De toda esta diversidad de autores y líneas de pensamiento 
se desprende un rasgo común que será fundamental en el curso de la presente 
investigación: “la conciencia constituye el principio de unidad de la experiencia” 
(p. 326). Aquello que permite articular percepciones, recuerdos y expectativas en 
un horizonte coherente. 



9

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

Aquí se asumirá precisamente esta significación intencional-fenomenológica 
de la conciencia. Más que una sustancia aislada o una mera función cognitiva, la 
conciencia será entendida como la capacidad del sujeto de estar dirigido hacia el 
mundo y de unificar sus experiencias en una vivencia coherente. Esta definición 
resulta la más pertinente para examinar los límites de la emulación artificial pues 
mientras los sistemas computacionales pueden procesar información, lo que está 
en cuestión es si pueden replicar esa intencionalidad y unidad vivida que constitu-
yen la base de la subjetividad.

Asimismo, en el marco de este trabajo, también será importante establecer que 
el término máquina no se limita a un artefacto mecánico o a un simple sistema 
de cómputo, sino que alude a un dispositivo capaz de implementar en un soporte 
no biológico arquitecturas funcionales semejantes a las del cerebro humano. Pro-
yectos como el Whole Brain Emulation (WBE), documentado por Kurzweil (2012), 
apuntan precisamente a la posibilidad de mapear con precisión la conectividad 
cerebral y reproducir su dinámica causal en otro medio. Dehaene (2014), dentro del 
marco del Global Neuronal Workspace (GNW), sostiene que la conciencia emerge 
de interacciones distribuidas en redes neuronales de largo alcance y, en principio, 
una simulación completa de estas redes podría ejecutarse en una máquina digital. 

En esta misma línea de pensamiento, Kurzweil (2012) propone que el neocórtex 
opera bajo un principio básico, el Pattern Recognition Theory of Mind, que podría re-
plicarse en soportes artificiales para recrear procesos semejantes a los humanos. 
Entender por máquina un sistema computacional que replica patrones neuronales 
no agota la discusión. Si tal dispositivo pudiera, además, emular la percepción sen-
sorial y la interacción corporal con el entorno, como hipotetizan algunas perspecti-
vas de la robótica avanzada (Bostrom, 2014) y de la inteligencia artificial encarnada 
(Kurzweil, 2012), estaríamos frente a una máquina dotada de un cuerpo artificial, 
pues tendrían sensores visuales, táctiles, auditivos, cinestésicos y motores que le 
permitirían situarse en un mundo y responder a él. Sin embargo, el desafío central 
radica en discernir si esta emulación de los sentidos equivale, en efecto, a la per-
cepción vivida por un organismo biológico. 

Partiendo de este contraste, la cuestión que se vuelve crucial en este punto es, 
aunque una máquina pudiera procesar información sensorial y generar respuestas 
funcionales coherentes, lo que permanece en entredicho es si ello conllevaría una 
experiencia subjetiva. Simular estímulos visuales mediante cámaras o reacciones 
afectivas mediante algoritmos no es lo mismo que sentir la emoción que despierta 
un paisaje o el dolor que provoca una herida. El cuerpo humano no solo percibe, 
sino que vive su percepción en continuidad con su memoria, su historia y sus 



10

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

afectos, produciendo un impacto en su percepción del mundo y su interacción con 
él. Por ello, aunque la hipótesis de Dehaene (2014) o la de Kurzweil (2012) ofrecen 
un marco funcional para pensar una máquina como receptáculo de la conciencia, 
desde una perspectiva filosófica se puede sostener que la subjetividad no se re-
duce a la mera integración de información sensorial y computacional, sino que se 
arraiga en una corporeidad vivida que difícilmente puede ser replicada.

Un ejemplo particularmente ilustrativo de estas tensiones que se han relatado se 
puede encontrar a principios de los años 80’s en la figura de Roy Batty, personaje 
del clásico cinematográfico Blade Runner (Scott, 1982). Precisamente en la esce-
na cuando este replicante, un humanoide modelo Nexus-6, pronuncia su célebre 
monólogo: “I've seen things you people wouldn't believe. Attack ships on fire off 
the shoulder of Orion. I watched C-beams glitter in the dark near the Tannhäuser 
Gate. All those moments will be lost in time, like tears in rain…” (Scott, 1982, 1:45:23). 
Batty no solo enumera datos o imágenes que ha atestiguado como androide, 
sino que revela una subjetividad afectiva y consciente de la muerte, lo cual resulta 
extraordinario e inverosímil. Pues bien, este breve fragmento de la cinematografía 
funciona como una crítica anticipada al reduccionismo subyacente en las teorías 
que aspiran a transferir la conciencia a una máquina, pues aunque se lograsen 
emular patrones neuronales y procesos funcionales, la dimensión vivencial y cor-
pórea de la conciencia podría no ser transferible, como se expondrá a continuación, 
en un debate que tiene como objetivo contrastar las teorías contemporáneas que 
sostienen que puede ser replicada y aquellas que afirman lo contrario.

La conciencia puesta en perspectiva
En el transcurso de las últimas tres décadas, los estudios científicos de la con-
ciencia se ha centrado en identificar los correlatos neuronales y computacionales 
que posibilitan la experiencia consciente (Baars, 1988; Dehaene, 2014; Gazzaniga, 
2018; Kurzweil, 2024; Tononi, 2008). Teorías que buscan desplazar las aproxima-
ciones meramente especulativas en favor de marcos empíricamente verificables. 
Sus hipótesis, aunque diversas en sus mecanismos explicativos, comparten el 
objetivo de naturalizar la conciencia, o, dicho de otra manera, quieren explicarla 
como un fenómeno emergente a partir de procesos físicos y funcionales medi-
bles en el cerebro. 

Un primer modelo es el GNW, desarrollado por Dehaene (2014) a partir de la 
teoría original de Baars (1988), quien plantea que la conciencia emerge cuando 
la información es ampliamente distribuida e integrada en una red neuronal glo-
bal que conecta regiones corticales frontales y parietales. Concretamente afirma 



11

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

que la conciencia consiste en un proceso de difusión global de información en el 
cerebro. El cerebro humano habría desarrollado redes de largo alcance, especial-
mente en la corteza prefrontal, que permiten seleccionar información relevante 
y difundirla al conjunto del sistema nervioso. La función de la conciencia en este 
sentido tiene como objetivo mantener activa cierta información dentro de este es-
pacio de difusión, haciéndola disponible para múltiples operaciones cognitivas, ya 
sea nombrarla, evaluarla, memorizarla o emplearla en la planificación de acciones 
futuras. “Computer simulations of neural networks show that the global neuronal 
workspace hypothesis generates precisely the signatures that we see in experi-
mental brain recordings. It can also explain why vast amounts of knowledge re-
main inaccessible to our consciousness” (Dehaene, 2014, p. 182).1 Esta actividad 
se correlaciona con ciertos marcadores fisiológicos, como la onda P300, la acti-
vación de neuronas piramidales y la sincronización oscilatoria de alta frecuencia. 
Sus aportaciones son significativas pues la GNW ha mostrado tener aplicacio-
nes clínicas relevantes, como la detección de conciencia residual en pacientes 
en estados no comunicativos.

Por su parte, la IIT, formulada por Tononi (2008), sostiene que la conciencia no 
depende únicamente de la cantidad de información procesada, sino de la capaci-
dad de un sistema para integrar esa información en una totalidad unificada. Según 
su teoría, un estado consciente se caracteriza por poseer un contenido rico y dife-
renciado, pero al mismo tiempo indivisible, de modo que la experiencia subjetiva 
surge precisamente de esta integración. Para cuantificarlo, Tononi introduce el 
parámetro Φ (phi), que mide el grado de interconexión causal dentro de un sistema, 
cuanto mayor es Φ, mayor es el nivel de conciencia atribuible al sistema. En este 
sentido, la IIT no reduce la conciencia a correlatos neuronales locales, sino que la 
identifica con la forma en que la información se organiza y se mantiene integrada 
en un todo coherente. 

De alguna manera, alineada con los esfuerzos realizados por la GNW, el 
atractivo de esta propuesta reside en su intento de ofrecer una formulación ma-
temática y empíricamente contrastable de la conciencia, al punto que algunos 
experimentos con estimulación cerebral y electroencefalografía han tratado 
de estimar valores de Φ en sujetos humanos y animales. No obstante, esta 
teoría ha recibido críticas significativas porque su aplicabilidad práctica resulta 

1	 “Las simulaciones computacionales de redes neuronales muestran que la hipótesis del espacio 
de trabajo neuronal global generan precisamente las señales que observamos en los registros 
cerebrales experimentales. También puede explicar por qué grandes cantidades de conocimiento 
permanecen inaccesibles a nuestra conciencia.” (Dehaene, 2014, p. 182) (Todas las traducciones 
son del autor).



12

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

limitada pues el cálculo exacto de Φ en sistemas complejos es prácticamente 
inabordable. Por otro lado, autores como Chalmers (1996) advierten que la IIT 
no distingue claramente entre la simulación de un proceso consciente y la exis-
tencia de una conciencia real. Si bien la IIT representa uno de los intentos más 
ambiciosos de formalizar la experiencia subjetiva, sigue siendo discutido hasta 
qué punto su formalismo logra captar lo que hace de la conciencia un fenómeno 
irreductible.

Por su parte, la propuesta WBE, impulsada por Kurzweil (2024) es, quizás, la 
más agresiva en afirmar la posibilidad de transferir la conciencia humana a una 
máquina. Esta corriente ligada al Transhumanismo sostiene que sería posible 
replicar digitalmente un cerebro humano mediante el escaneo detallado de sus 
estructuras sinápticas y funcionales. “A key issue I explored in How to Create a 
Mind is the philosophical and moral implications of replicating all the information 
in a human brain, which will be possible during the lifetimes of most people alive 
today” (Kurzweil, 2024, p. 117).2 Bajo este supuesto, una copia funcional de la 
mente podría “correr” en un hardware alternativo. “At the stage of directly copying 
over the contents of living brains to nonbiological mediums, we transition from the 
merely simulated replicants I describe to actual mind uploading, also known as 
whole-brain emulation, or WBE” (p. 134).3 Kurzweil ha logrado posicionarse como 
uno de los más fervientes defensores de la idea de que la mente humana puede ser 
transferida a un soporte no biológico. 

Este autor afirma que el cerebro es, en esencia, un sistema de reconocimiento 
de patrones jerárquico, es decir, un grupo de algoritmos diseñado para ejecutar 
diversas funciones, los cuales pueden ser descritos e implementados en diferen-
tes sistemas computacionales de manera indistinta. En su más reciente obra, The 
Singularity is Nearer (2024), establece que, al capturar y replicar los patrones de 
activación y las conexiones neuronales, será posible reconstruir no solo las fun-
ciones cognitivas, sino también la experiencia subjetiva de un ser humano. Para el 
director de ingeniería de Google y el científico de mayor renombre en la actualidad 
especializado en Ciencias de la Computación e Inteligencia Artificial, el proceso de 
mind uploading no es una simple especulación futurista, sino una consecuencia 
natural del progreso tecnológico en neurociencia, informática y nanotecnología. 

2	 “Un tema clave que exploré en ‘How to Create a Mind’ son las implicaciones filosóficas y morales de 
replicar toda la información en un cerebro humano, lo cual será posible durante la vida de la mayoría 
de las personas que viven actualmente” (Kurzweil, 2024, p. 117)

3	 “En la etapa de copiar directamente el contenido de cerebros vivos a medios no biológicos, pasamos 
de los simples replicantes simulados que describo a la carga real de la mente, también conocida 
como emulación cerebral integral, o WBE” (p. 134)



13

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

La clave para comprender la perspectiva de Kurzweil (2024) es analizar su 
propuesta sobre el escaneo exhaustivo de las estructuras sinápticas y funcio-
nales del cerebro humano, hasta un nivel tal que dicha práctica permita replicar 
el mapa causal de las interacciones neuronales. Para explicarlo de otra forma, el 
cerebro humano es un órgano complejo que genera conexiones físicas, las cuales 
facilitan la comunicación entre dos o más neuronas, o entre una neurona y una 
célula que trabajan juntas para permitir la cognición, el movimiento o la regulación 
de funciones vitales. Si se lograra realizar una copia exacta de este esquema 
funcional completo del cerebro, la mente, desde su perspectiva, podría ser repli-
cada e implementada en un hardware alternativo. Como se puede observar, esta 
afirmación refleja la idea de que la continuidad de la identidad personal depende 
exclusivamente de la preservación de la dinámica causal en el cerebro, más que 
de su soporte biológico.

No obstante, Kurzweil (2002) reconoce también que este escenario abre 
profundos dilemas éticos y filosóficos que han sido debatidos desde los mismos 
diálogos platónicos. Y abiertamente se cuestiona sobre qué pasaría si existiera 
la posibilidad de “cargar” una mente en un soporte artificial, pues no estaríamos 
ciertos de lo que ocurriría con la noción de la identidad personal. “But is that per-
son based on my mind file, who migrates across many computational substrates, 
and who outlives any particular thinking medium, really me? We come back to the 
same questions of consciousness and identity” (p. 110).4 Es importante hacer no-
tar que el autor tampoco tiene una respuesta al dilema de qué surgiría si una copia 
exacta del cerebro correspondería al mismo individuo o a un nuevo ente conscien-
te. Él mismo señala en sus apuntes que este proceso sería uno de los cambios 
más radicales en la historia de la humanidad, pues pondría en cuestión los límites 
entre lo humano y lo artificial, lo natural y lo sintético. Más allá, implicaría que la 
mortalidad podría ser superada, al transferir la mente a sistemas potencialmente 
inmortales y mejorables.

Bostrom (2014), uno de los primeros filósofos contemporáneos en abordar los 
riesgos de la superinteligencia y el consecuencialismo, reconoce al WBE como 
una de las vías más plausibles hacia la creación de inteligencias artificiales con 
capacidades comparables y eventualmente superiores a las humanas. “WBE is 
one possible path to superintelligence. Once we have the ability to emulate human 
brains, we could enhance them by running them faster, connecting them together, 

4	 “¿Pero esa persona que está basada en mi archivo mental, que migra a través de muchos sustratos 
computacionales y que sobrevive a cualquier medio de pensamiento particular, es realmente yo? 
Volvemos a las mismas preguntas sobre la conciencia y la identidad” (Kurzweil, 2002, p. 110)



14

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

or modifying them in other ways” (p. 36).5 Incluso detalla un mapa de ruta técnico 
que va desde el desarrollo de mejores técnicas de neuroimagen hasta la construc-
ción de supercomputadoras capaces de correr tales simulaciones. “If whole brain 
emulation becomes possible, it will be scalable. One could, in principle, create a 
large population of emulations, all based on the same original brain or on different 
ones. The economic and social consequences would be profound” (p. 33).6 Sin 
embargo, es mucho más cauteloso y escéptico que Kurzweil (2024) al advertir que 
la emulación cerebral completa no solo abriría la posibilidad de replicar mentes hu-
manas, sino también de multiplicarlas masivamente, lo cual podría desencadenar 
dinámicas sociales, económicas y políticas sin precedentes, además de problemas 
éticos sobre la explotación o el sufrimiento digital.

Así, mientras Kurzweil (2024) proyecta el WBE como una promesa de continui-
dad de la mente y de superación de los límites biológicos, Bostrom (2014) subraya 
tanto sus potenciales beneficios como sus riesgos. El primero lo presenta como la 
vía más directa hacia la inmortalidad tecnológica y el advenimiento de la singula-
ridad; el segundo, como una de las rutas posibles hacia la superinteligencia, pero 
con serias implicaciones de seguridad existencial para la humanidad. Ampliar el 
análisis del WBE permite situar al lector en el corazón del debate y cuestionarse si 
estamos ante una utopía de trascendencia tecnológica o frente a una posibilidad 
cargada de dilemas ontológicos, éticos y políticos de gran escala.

Las críticas al reduccionismo materialista
A pesar de sus contrastes y distintos puntos de partida, las tres teorías expues-
tas, la GNW, la IIT y la WBE, comparten un enfoque funcionalista y fisicalista. 
Exploradas a través de un sentido crítico, podría afirmarse que pecan de ser reduc-
cionistas al concebir la conciencia exclusivamente como un producto emergente 
de la actividad neuronal y, por tanto, potencialmente modelable en cualquier 
soporte computacional. Todas ellas enfrentan dificultades para explicar lo que 
la filosofía de la mente denomina conciencia fenoménica (Chalmers, 1996; Nagel, 
1974), es decir, el qué se siente al tener una experiencia. Esta dimensión subjeti-
va, vivida, encarnada y afectiva es el núcleo de muchas de las críticas dirigidas 
al reduccionismo materialista y a los intentos de replicar computacionalmente la 

5	 “WBE es una posible vía hacia la superinteligencia. Una vez que tengamos la capacidad de emular 
cerebros humanos, podríamos mejorarlos haciéndolos funcionar más rápido, conectándolos entre 
sí o modificándolos de otras maneras” (Bostrom, 2014, p. 36)

6	 “Si la emulación del cerebro completo se vuelve posible, será escalable. Uno podría, en principio, 
crear una gran población de emulaciones, todas basadas en el mismo cerebro original o en diferen-
tes. Las consecuencias económicas y sociales serían profundas” (2014, p. 33)



15

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

mente humana. Es precisamente en este punto donde la fenomenología, como 
corriente dentro de la filosofía, introduce elementos clave al subrayar que la con-
ciencia no es una función abstracta ni un mero procesamiento de información, 
sino una vivencia situada en un cuerpo, en un mundo, y en una historia personal 
(Merleau-Ponty, 1993). Esta perspectiva invita a poner en cuestión la posibilidad 
misma de trasladar o copiar la conciencia humana a una máquina sin pérdida 
esencial.

Filósofos y expertos en neurociencias como Chalmers (1996), Block (2007) 
y Gazzaniga (2018) han advertido que la reproducción funcional del cerebro no 
garantiza la preservación del yo subjetivo ni la emergencia de una experiencia 
consciente auténtica. Ello se debería principalmente a que la identidad personal 
no depende únicamente de un patrón funcional, sino de la continuidad vivida 
del cuerpo en el tiempo, de su anclaje en la historia encarnada del sujeto y de 
su inserción en un mundo intersubjetivo. Chalmers (1996) formula una distinción 
entre los “problemas fáciles” y el “problema difícil” de la conciencia. Los primeros 
se refieren a funciones cognitivas explicables mediante la neurociencia como la 
atención, la memoria o el procesamiento sensorial; el segundo se refiere a por 
qué y cómo ciertas actividades cerebrales dan lugar a la experiencia subjetiva, 
es decir, por qué existe “algo que se siente al estar consciente”. Argumenta que 
la conciencia fenoménica no puede explicarse completamente en términos físi-
cos o funcionales y propone que debe considerarse un rasgo fundamental de la 
realidad, tal como el espacio o la masa. Esta posición, conocida como dualismo 
naturalista, desafía las teorías que buscan emular la mente humana sin abordar 
su dimensión cualitativa. En el contexto de la transferencia de conciencia, el “pro-
blema difícil” implica que, aunque se pudiera copiar la funcionalidad cerebral, ello 
no garantiza que emerja una experiencia subjetiva auténtica en el soporte digital.

Aunque Chalmers (1996) intentó durante mucho tiempo evitar el dualismo 
mente-cuerpo por ser una postura difícil de sostener en el marco de la ciencia 
contemporánea, tras un profundo análisis concluye que el dualismo no solo es 
una opción plausible, sino también intelectualmente satisfactoria. Su postura 
puede describirse como un “dualismo de propiedades” o “dualismo naturalista”, 
en el sentido de que considera a la conciencia como una propiedad fundamental 
de la realidad, no reductible a procesos físicos. Sin embargo, también sostiene 
que la conciencia podría surgir en cualquier sistema que reproduzca la organiza-
ción causal adecuada, lo cual abre la posibilidad de su emergencia en soportes 
no biológicos basado en el principio de invariancia organizacional: “I am happy to 
embrace the conclusion that if cognitive dynamics are computable, then the right 



16

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

sort of computational organization will give rise to consciousness” (p. 322).7 Sin 
embargo, la posibilidad de describir en términos computacionales la organización 
causal del cerebro plantea dificultades técnicas y teóricas aún no resueltas. Este 
es precisamente el dilema insalvable, al menos en el estado actual del conoci-
miento. La noción de que la organización causal del cerebro, la manera en que 
sus partes interactúan para producir estados conscientes, pueda describirse en 
términos de una abstracción computacional, sin necesidad de replicar la materia 
biológica es controvertida. En teoría, no sería necesario copiar un cerebro neu-
rona por neurona, sino capturar su estructura causal relevante para poder ser 
implementada en otro soporte. 

Pero, como el propio Chalmers (1996) afirma, esto supone que la organización 
relevante del cerebro pueda describirse a partir de un número finito de partes, cada 
una con un número también finito de estados posibles. Sin embargo, no todos 
aceptarían esta premisa. Algunos podrían objetar que, para reflejar adecuadamen-
te el papel esencial del procesamiento continuo en una neurona, sería necesario 
admitir un número infinito de estados. Y aún más, hay quienes sostendrían que las 
transiciones entre esos estados infinitos podrían ser, en principio, no computables. 
Esta dificultad marca los límites epistemológicos y técnicos que enfrenta cualquier 
intento de replicar la conciencia a través de la emulación computacional. En tal 
caso, es importante distinguir entre un dualismo ingenuo, como el que subyace a 
ciertas propuestas transhumanistas que conciben la mente como un software que 
podría descargarse en cualquier hardware, y un dualismo más matizado, como el 
propuesto por Chalmers (1996), quien sostiene que la conciencia es una propiedad 
fundamental no reducible a lo físico, aunque, en principio, podría surgir en sistemas 
que reproduzcan la organización causal adecuada.

Para sostener su argumentación, Chalmers (1996) retoma la propuesta de 
Nagel (1974), quien introduciría el concepto “qué se siente” (‘what it is like?’) como 
núcleo de la conciencia. Este autor sostiene que una mente consciente se carac-
teriza por tener una perspectiva interna, una vivencia subjetiva inaccesible desde 
la tercera persona. Aunque se pueda conocer todos los datos objetivos sobre un 
murciélago, nunca sabremos cómo se siente ser uno, porque eso implica una 
experiencia encarnada desde dentro. Este argumento establece un límite episte-
mológico a la comprensión de la conciencia desde los modelos computacionales. 
Aplicado al debate sobre su transferencia, implica que no hay forma de verificar si 

7	 “Estoy contento de aceptar la conclusión de que si la dinámica cognitiva es computable, entonces el 
tipo adecuado de organización computacional dará lugar a la conciencia” (Chalmers, 1996, p. 322)



17

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

una computadora siente algo, incluso si replica a la perfección las funciones cere-
brales humanas. El aspecto cualitativo de la conciencia, es decir, el “qué se siente”, 
constituye un límite intrínseco, una barrera ontológica y epistemológica, dado que 
la naturaleza subjetiva de la experiencia consciente no es accesible desde una 
perspectiva externa ni reproducible a través de una simulación computacional.

Por su parte, Block (1995) añadirá un elemento más a este debate al hacer la dis-
tinción entre A-consciousness ‘conciencia de acceso’ y P-consciousness ‛conciencia 
fenoménica’. La primera se refiere a la disponibilidad de contenidos mentales para el 
razonamiento, la toma de decisiones y la acción verbal; la segunda, a las cualidades 
subjetivas de la experiencia. Block (2007), critica las teorías que equiparan concien-
cia con funcionalidad, argumentando que es posible tener conciencia fenoménica 
sin conciencia de acceso, como ocurre en ciertos estados perceptivos preatenciona-
les o en sueños lúcidos. “P-conscious content is phenomenal, whereas A-conscious 
content is representational. It is of the essence of A-conscious content to play a role in 
reasoning, and only representational content can figure in reasoning. […] many pheno-
menal contents are also representational” (p. 170).8 Distinguir entre acceso funcional 
y experiencia fenoménica es esencial para comprender los límites de las propuestas 
de inteligencia artificial puesto que una máquina puede operar datos sin que ello con-
lleve una vivencia consciente, careciendo por tanto de una experiencia fenoménica.

Más recientemente, Gazzaniga (2018), subraya que la conciencia no es un mó-
dulo aislado ni una función central, sino un instinto complejo que emerge de la inte-
racción dinámica entre circuitos y capas distribuidos entre el cerebro primitivo y el 
neocórtex. Desde su punto de vista, todos compartimos ese estado que llamamos 
conciencia como una forma de estar atentos al fluir de nuestros pensamientos, 
deseos, emociones y sentimientos acerca del mundo, de los otros y de nosotros 
mismos. Se trata de una vivencia que, además de estar siempre presente, es pro-
fundamente personal, nos define y establece los límites de nuestra experiencia. En 
última instancia, es lo que da forma al hecho mismo de vivir. “The conscious self 
seems to ride above the physical brain and all its layers and modules. It seems that 
without it, we would be nothing but one of the automatons that Descartes observed 
[…]. A machine” (p. 174).9 Y desde esta perspectiva, apunta que cualquier intento de 

8	 “El contenido P-consciente es fenomenal, mientras que el contenido A-consciente es representa-
cional. Es parte de la esencia del contenido A-consciente desempeñar un papel en el razonamiento, 
y solo el contenido representacional puede participar en el razonamiento. […] muchos contenidos 
fenomenales también son representacionales” (Block, 2007, p. 170)

9	 "El yo consciente parece cabalgar por encima del cerebro físico y todas sus capas y módulos. Pare-
ce que sin él, no seríamos más que uno de los autómatas que Descartes observó […]. Una máquina" 
(Gazzaniga, 2018, p. 174)



18

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

replicar la conciencia a partir de una metáfora computacional clásica que concibe 
al cerebro como una máquina estaría condenado a una comprensión parcial del 
fenómeno. 

En esta misma línea de ideas, Chalmers (1996) ya había advertido sobre un 
riesgo inherente de los modelos computacionales de la conciencia al relatar el 
desarrollo de sistemas que actúan como si fueran conscientes, pero que care-
cen de una experiencia interna genuina. Estos sistemas, denominados zombis, 
podrían exhibir conductas sofisticadas, incluso, emular emociones y lenguaje, 
sin poseer conciencia fenoménica. “According to these objections, computatio-
nal systems would at best have the hollow shell of a mind: they would be silicon 
versions of a zombie” (p. 314).10 La conciencia no es reducible a sus correlatos 
neuronales ni funcionales, y cualquier intento de transferencia plena que omita 
esta dimensión está condenado a ser, en el mejor de los casos, una simulación 
sin sujeto, un zombi. Este es el punto de partida para comprender los límites 
ontológicos y epistemológicos de la emulación digital de la mente humana. 
Todos estos enfoques coinciden en que la experiencia consciente posee un 
carácter subjetivo, encarnado y cualitativo que escapa a los modelos compu-
tacionales puramente funcionales (Varela et al., 2016). De ahí que la conciencia 
no sea reducible a correlatos neuronales ni a descripciones de acceso funcional 
dado que una reproducción de funciones no equivale a una transferencia de la 
experiencia vivida.

En este punto resulta crucial incorporar la perspectiva filosófica de la feno-
menología, particularmente la formulación hecha por Merleau-Ponty (1993). 
Aun cuando este escribió su obra décadas antes del auge de la neurociencia 
computacional y de la inteligencia artificial, su propuesta ofrece herramientas 
conceptuales valiosas para pensar críticamente el rol de la conciencia en el con-
texto actual. Desde la perspectiva de la fenomenología, la conciencia no es una 
operación abstracta ni una interfaz de procesamiento de datos, sino una apertura 
encarnada al mundo, donde el cuerpo vivido, la afectividad y la temporalidad 
juegan un rol constitutivo. La conciencia, entonces, es inseparable del cuerpo, en-
tendido no como objeto anatómico, sino como estructura de sentido y presencia 
en el mundo. Esta concepción desafía los intentos contemporáneos de disociar la 
mente de su corporeidad, tal como se observa en las corrientes del funcionalismo 
o del Transhumanismo. Así, la fenomenología no responde directamente a esos 

10	 “Según estas objeciones, los sistemas computacionales, como máximo, tendrían la cáscara vacía 
de una mente: serían versiones de silicio de un zombi” (Chalmers, 1996, p. 314)



19

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

modelos, pero sí antecede y enriquece su crítica, recordando que la experiencia 
consciente está siempre situada, encarnada y mediada históricamente. El cuerpo 
no es un mero soporte físico ni un simple hardware para un software, es, por el 
contrario, el centro activo desde el cual se despliega la percepción y la experien-
cia. “El cuerpo es nuestro medio general de poseer un mundo. Ora se limita a los 
gestos necesarios para la conservación de la vida y, correlativamente, propone a 
nuestro alrededor un mundo biológico” (Merleau-Ponty, 1993, p. 163). El cuerpo 
no tiene una conciencia, es conciencia, en tanto que vive, actúa y percibe. Esta 
idea desafía radicalmente cualquier proyecto de desanclar la mente de su base 
biológica. La conciencia humana no puede trasladarse a un soporte digital sin 
perder su anclaje fenomenológico; es decir, su modo concreto de estar en el mun-
do a través del cuerpo vivido.

Colombetti (2014) ha profundizado en esta misma línea de pensamiento, mos-
trando que la conciencia está afectivamente encarnada y sosteniendo que las 
emociones no son eventos mentales que ocurren en un sistema cognitivo, sino 
modos corporales de relación con el mundo. La tristeza, la alegría o el miedo no 
son datos que el cerebro procesa, sino vivencias que se sienten en el cuerpo; un 
nudo en la garganta, una presión en el pecho, un estremecimiento en la piel. Para 
ella, la mente se genera o se hace presente a partir del organismo vivo, gracias a 
su organización específica y a la manera en que este se relaciona con el mundo. 
“The body of the enactive mind is thus not just the perceiving and acting body but 
the living body, and as such it includes, for example, the viscera, the circulatory 
system, the immune system, and the endocrine system” (p. xv).11 La concien-
cia afectiva y corporal no podría separarse del cuerpo humano sin reducirla a 
una caricatura funcional; no se trata de datos procesados en un sistema, son 
experiencias sentidas que se manifiestan en el cuerpo. Este enfoque también 
problematiza las ideas de transferencia de conciencia al señalar que un sistema 
que no tiene un cuerpo biológico que sienta y padezca, no puede tener experien-
cias afectivas reales, solo simulaciones externas de emociones, simulaciones 
conductuales de afectos.

Desde la ciencia cognitiva contemporánea, la teoría de la cognición encarnada 
o embodied cognition, sostiene que la mente no puede ser considerada indepen-
diente del cuerpo ni de su interacción sensomotriz con el entorno. El enfoque enac-
tivista, una extensión de esta teoría, sostiene que el cuerpo vivo es un sistema que 

11	 “El cuerpo de la mente enactiva no es solo el cuerpo que percibe y actúa, sino el cuerpo viviente, 
y como tal incluye, por ejemplo, las vísceras, el sistema circulatorio, el sistema inmunológico y el 
sistema endocrino” (Colombetti, 2014, p. xv)



20

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

se autoproduce y se automantiene, y que, a partir de esa dinámica, hace emerger 
significados. La mente no es un cerebro que representa el mundo, sino un cuerpo 
vivo que “enacta” (trae a la mano) un mundo de sentido acoplado con su entorno. 
Los procesos cognitivos, por tanto, pertenecen al ámbito relacional entre el orga-
nismo y su entorno. “Today, this idea of cognition as based on modal sensorimotor 
processes is central to the approach called “grounded cognition,” where “groun-
ded” means based on body states, situated action, and modal perception-action 
systems” (Varela et al., 2016, p. xxv).12

De modo que percepción, pensamiento y acción están profundamente entrela-
zados con la corporalidad. Para autores como Varela et al. (2016) y Nöe (2004), el 
conocimiento emerge de esta relación dinámica entre el cuerpo y el mundo que 
lo rodea. Y los modelos computacionales clásicos, los cuales están basados en 
esquemas entrada-procesamiento-salida, son criticados precisamente por omitir 
esta dimensión constitutiva. La visión enactivista critica este modelo al afirmar 
que el conocimiento y la experiencia no pueden surgir en un sistema que no inte-
ractúa activamente con el mundo físico mediante un cuerpo que siente, se mueve 
y responde. Si se desliga la conciencia del cuerpo y del mundo externo, no queda 
una mente consciente, sino una abstracción funcional sin vivencia.

En consecuencia, cualquier intento de trasladar la conciencia humana a un 
soporte digital que carezca de interacción sensorial y motriz con el mundo estaría 
condenado, como mínimo, a producir una simulación funcional sin vivencia subje-
tiva. Es así como Noë (2004) afirma que la percepción no es algo que ocurre exclu-
sivamente en la cabeza o en el cerebro, sino en el conjunto dinámico del cuerpo 
en interacción con su entorno. De tal modo que la conciencia puede considerarse 
intrínsecamente corporal y no un software que puede “migrarse” de una platafor-
ma biológica a otra digital sin perder su esencia. Afirma que el cuerpo no es un 
contenedor pasivo de la mente sino aquella condición esencial que lo posibilita, 
de tal modo que se puede argumentar que los intentos de transferir la conciencia 
prescindiendo del cuerpo como instancia vivida están condenados a fracasar en 
su aspiración de preservar la experiencia subjetiva plena del hombre. Si bien es 
posible que ciertos aspectos funcionales de la conciencia pudieran simularse, la 
vivencia encarnada, afectiva y situada que constituye nuestra conciencia humana 
no sería transferida íntegramente a una máquina.

12	 “Hoy en día, esta idea de la cognición basada en procesos sensorimotores modales es central 
en el enfoque llamado 'cognición fundamentada', donde 'fundamentada' significa basada en los 
estados corporales, la acción situada y los sistemas de percepción-acción modales” (Varela et al., 
2016, p. xxv)



21

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

Sobre la posibilidad real de transferir la conciencia
Como ya se ha planteado, los avances tecnológicos de este siglo han renovado 
el interés en la posibilidad de trasladar aspectos de la mente humana a sistemas 
artificiales. Sin embargo, como también se ha podido observar, las dimensiones 
filosófica y fenomenológica muestran que esta posibilidad no está exenta de 
profundas limitaciones conceptuales. Entonces, lo que corresponde es analizar 
cuáles son los alcances reales de lo que podría transferirse a una máquina con la 
tecnología actual, y cuáles son los límites estructurales de la conciencia vivida.

Desde un punto de vista funcional, autores como Block (2007) afirman que es 
factible que ciertas capacidades cognitivas humanas puedan ser replicadas o 
incluso superadas por sistemas artificiales. Procesos como la atención focalizada, 
la memoria operativa, la toma de decisiones basada en algoritmos, el aprendizaje 
adaptativo mediante técnicas de machine learning o el procesamiento del lenguaje 
natural muestran en la actualidad resultados notables en el ámbito de la inteligen-
cia artificial (Block, 2007). Estas funciones corresponden a lo que se denomina 
conciencia de acceso, refiriéndose al procesamiento de información disponible 
para guiar la acción, el pensamiento y la conducta observable. En este sentido, sí 
es posible construir sistemas que simulen aspectos externos del comportamiento 
consciente, generando la apariencia de agencia o incluso de diálogo significativo. 

En esta misma línea de ideas, sería posible construir sistemas que imiten de 
manera convincente ciertos aspectos del comportamiento consciente, generando 
la apariencia de agencia. Sin embargo, tal simulación no implica la presencia de 
una conciencia fenoménica y no garantiza que exista experiencia subjetiva tras 
esos procesos (Chalmers, 1996). Para ilustrar esta distinción, puede considerarse 
el caso de un vehículo autónomo, un sistema de inteligencia artificial que puede 
ser programado para conducir con gran eficacia, optimizando rutas, respondiendo 
a imprevistos e interactuando con otros vehículos en tiempo real. Pero que un 
automóvil se conduzca de manera segura no significa que experimente la conduc-
ción como una vivencia, ni que se sitúe en el mundo como un sujeto encarnado. 
Esta máquina no siente ansiedad en condiciones climáticas adversas, ni placer 
en la conducción fluida, es decir, no tiene una vivencia subjetiva incorporada en el 
acto que ejecuta. Por tanto, la diferencia entre actuar como si se fuera consciente 
y serlo realmente no radica únicamente en la presencia de qualia o contenido 
fenomenológico, sino en la existencia de un cuerpo consciente que viva dichas 
experiencias, como lo señala la tradición fenomenológica.

Aunque algunos autores, como Kurzweil (2024), sostengan que la emulación 
completa del cerebro humano podría eventualmente generar un sistema dotado 



22

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

de subjetividad, otros autores como Chalmers (1996), el mismo Block (2007) o 
Gazzaniga (2018) subrayan que no existe un marco conceptual ni empírico que 
permita verificar si un sistema artificial siente o simplemente simula sentir. Desde 
esta perspectiva, la figura del replicante Roy Batty en Blade Runner opera como 
una metáfora contundente: un ser artificial que pretende expresar recuerdos, 
afectividad y conciencia de la muerte, pero que al final del día se trata simplemente 
de ciencia ficción. La capacidad del androide de enunciar estas experiencias en 
un discurso no garantiza que tales vivencias tengan un correlato fenoménico real. 
Mientras los sistemas artificiales actuales no cuenten con un cuerpo vivido ni 
con una historia afectiva encarnada, difícilmente podrán generar una conciencia 
comparable a la humana.

Es preciso insistir aquí en que la conciencia humana no puede reducirse a un 
conjunto de funciones ejecutables, sino que se manifiesta como una construc-
ción narrativa en el tiempo, un todo de manera integrada. Bajo la perspectiva 
de Gazzaniga (2018), la conciencia permite al sujeto orientarse hacia el mundo, 
integrar sus vivencias y conferirles coherencia desde una perspectiva situada 
y afectiva. Si bien un sistema artificial podría ser programado para construir un 
relato de sí mismo, esto no basta para concluir que haya conciencia en sentido 
fenomenológico, pues la narratividad por sí sola no implica una experiencia 
sentida. Desde la perspectiva inspirada por Merleau-Ponty (1996) y las aproxima-
ciones contemporáneas de autores como Colombetti (2014), la conciencia está 
enraizada en la historicidad del cuerpo vivido y en su afectividad, es decir, no solo 
en el relato que se construye, sino en la manera encarnada en que ese relato se 
siente y se vive. Transferir información no garantiza la continuidad del yo, pues no 
puede asegurarse que la conciencia que emerge en un nuevo soporte pueda ser 
la misma persona y no una copia sin conciencia del ser original. Así, aunque una 
inteligencia artificial afirmara ser consciente y actuara como tal, no tendríamos 
medios confiables para verificar si hay experiencia subjetiva tras sus afirmacio-
nes. Este es el dilema precisamente que plantea Chalmers (1996) a través de la 
idea del zombi, una entidad que se comporta como si tuviera conciencia, pero que 
carece completamente de experiencia interna. Así pues, aunque ciertos aspectos 
funcionales de la mente puedan replicarse artificialmente, no implica que la con-
ciencia fenomenológica emerja con ello. La posibilidad de que un ente como Roy 
Batty posea una subjetividad plena permanece, por ahora, como una conjetura 
filosófica abierta más que como una certeza empírica.

Esta alegoría de Batty sirve para ejemplificar claramente que la conciencia no 
es solo un procesamiento eficiente de datos, sino una experiencia trágica, sensible 



23

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

y encarnada. Pretender transferir esa totalidad a una máquina es una ilusión que 
subestima la profundidad de lo que significa ser humano. Por consiguiente, es 
posible afirmar que la conciencia como experiencia vivida permanece fuera del al-
cance de los modelos computacionales. La transferencia funcional puede ser útil 
para la construcción de agentes artificiales eficaces, pero no equivale a trasladar 
el yo humano. Esta distinción entre simular e incorporar, entre representar y vivir, 
es esencial para comprender los límites filosóficos y fenomenológicos de la trans-
ferencia de conciencia. Las tensiones entre los avances técnicos en inteligencia 
artificial y las limitaciones impuestas por la filosofía de la mente y la fenomeno-
logía no son meramente teóricas. Más allá de los límites conceptuales sobre la 
posibilidad de transferir la conciencia humana, este debate plantea considerar los 
problemas filosóficos de fondo que pueden afectar también nuestra comprensión 
de la libertad, la identidad personal, la responsabilidad moral y la dignidad humana, 
los cuales podrán ser tratados en futuras disertaciones e investigaciones.

El objetivo de este artículo ha sido exponer que las teorías que sostienen la 
posibilidad de emulación de la mente suelen partir de una visión reduccionista, 
frecuentemente fisicalista, según la cual todo estado mental es reducible a un 
estado físico o funcional del cerebro. Esta postura, aunque útil para ciertos fines 
tecnológicos, omite la dimensión subjetiva y encarnada de la experiencia misma. 
Reducir la mente a un conjunto de algoritmos equivale a ignorar la vida consciente 
en su densidad existencial, y corre el riesgo de cosificar al ser humano, tratándolo 
como un objeto técnico más. La conciencia no es una función entre otras, es el 
modo en que el ser humano habita el mundo y tratarla como un módulo fácilmente 
replicable es reducir lo irreductible.

Paradójicamente, muchas de las propuestas que se presentan como post-
cartesianas reproducen, en la práctica, un dualismo renovado en donde la mente 
funciona como software y el cuerpo es un hardware del que se puede prescindir. 
De acuerdo con el mismo Bostrom (2014), este nuevo dualismo cuerpo/datos o 
carne/código posibilita visiones fragmentadas donde el cuerpo biológico se per-
cibe como obsoleto frente a un soporte artificial idealizado y mejorado. Aunque 
estas corrientes de pensamiento afirmen que mente y cuerpo están unidos, sus 
modelos operan contradictoriamente bajo la lógica de que la mente puede sepa-
rarse del cuerpo y ejecutarse en otra base material. Esta perspectiva ignora que la 
conciencia no es un módulo intercambiable, sino un fenómeno relacional y situa-
do, anclado en un cuerpo vivido. Además, resulta peligrosa, pues se introduce un 
nuevo tipo de dualismo entre cuerpo biológico (prescindible) y un soporte artificial 
(mejorado) aspiracional, el cual alimenta visiones donde la materialidad orgánica 



24

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

es vista como obsoleta o inferior, desplazable y de la que podemos prescindir. 
Este enfoque termina por revalorizar entonces al cuerpo artificial y desvalorizar 
el cuerpo vivido, ignorando que la conciencia no es un software migrable, sino un 
fenómeno relacional y situado.

Los intentos de trasladar la conciencia humana a una máquina generan debates 
profundos sobre el reduccionismo de la experiencia, los dualismos implícitos, 
una crisis de la autonomía y la desestabilización de la identidad personal. Todos 
estos problemas no pueden resolverse desde una lógica puramente técnica, pues 
afectan la autocomprensión filosófica de lo que significa ser un sujeto. Para Chal-
mers (1996), una de las claves para abordar estos dilemas reside en distinguir con 
claridad entre la simulación funcional de procesos mentales y la presencia efectiva 
de una conciencia vivida. 

El análisis hasta aquí desarrollado permite sostener que la idea de transferir 
la conciencia humana a una computadora, si bien puede ser seductora desde la 
lógica del progreso tecnológico, también encuentra límites profundos en el plano 
filosófico, fenomenológico y ontológico. “Present-day scientific theories hardly 
touch the really difficult questions about consciousness. We do not just lack a 
detailed theory; we are entirely in the dark about how consciousness fits into the 
natural order.” (Chalmers, 1996, p. xi).13 La tecnología puede emular funciones cog-
nitivas, sí, pero no garantiza la emergencia de una subjetividad. La diferencia entre 
hacer “como si” y experimentar realmente permanece irresuelto. La conciencia 
no flota en un vacío, ni puede ser desanclada sin pérdida, pues está entretejida de 
sentidos, emociones, percepciones y movimientos que se viven desde un cuerpo 
propio. Por ello, la reducción de la mente a datos trasladables implica una visión 
empobrecida del ser humano, en la que desaparece la vivencia, la fragilidad y la 
historicidad de la experiencia personal. Por ello, se puede afirmar que la concien-
cia es inseparable de la corporeidad.

Conclusiones 
Frente a las expectativas que proyecta la posibilidad de una conciencia humana 
trasladable a sistemas artificiales, los análisis filosóficos y fenomenológicos 
aquí revisados permiten sostener una posición más crítica y matizada. Esta 
comprensión exige el diálogo entre diferentes disciplinas. Las neurociencias, la 
filosofía, la psicología, la antropología y la ética deben converger para repensar 

13	 “Las teorías científicas actuales apenas abordan las preguntas realmente difíciles sobre la concien-
cia. No solo carecemos de una teoría detallada; estamos completamente en la oscuridad sobre 
cómo la conciencia encaja en el orden natural” (Chalmers, 1996, p. xi)



25

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

qué entendemos por mente, por sujeto, por identidad. Es oportuno señalar que 
aceptar que la conciencia no es plenamente transferible no implica un rechazo 
total al progreso, sino una defensa del respeto por la complejidad de lo que signi-
fica ser humano. La técnica puede y debe contribuir siempre a nuestro bienestar, 
pero no puede sustituir el enigma de la experiencia vivida ni convertirnos en 
artefactos de nosotros mismos.

El recorrido realizado permite concluir que, si bien la tecnología contemporánea 
ha logrado avances notables en la simulación de funciones cognitivas como la 
atención, la memoria o el lenguaje, la transferencia plena de la conciencia humana 
permanece fuera del alcance conceptual, ontológico y existencial de estos desa-
rrollos. Y también se puede concluir que la conciencia no se reduce a un conjunto 
de funciones ni a un flujo de información porque se trata de una experiencia vivida, 
encarnada, situada y afectiva que emerge de la interacción dinámica entre cuerpo, 
mundo y temporalidad que da pie a dos factores críticos, la intencionalidad del 
sujeto ante el mundo y su subjetividad. Intentar capturar esta experiencia en un so-
porte artificial equivale a confundir la función con el fenómeno, la simulación con 
la vivencia. Los sistemas artificiales actuales, por sofisticados que sean, pueden 
reproducir patrones de comportamiento, pero no generar subjetividad consciente.

Como plantea Gazzaniga (2018), la conciencia es un fenómeno distribuido 
y profundamente enraizado en la arquitectura del cerebro como un instinto 
complejo. Comprenderla exige superar las metáforas computacionales reduc-
tivas y avanzar hacia una teoría que integre, de manera rigurosa, neurociencia, 
filosofía, fenomenología y ciencias cognitivas. Gazzaniga, director del Centro de 
Neurociencia Cognitiva SAGE, cuya labor ha logrado avances importantes en la 
comprensión de la lateralización funcional en el cerebro humano, concluye que 
los humanos nunca construiremos un artefacto que imite nuestra conciencia 
personal porque las máquinas inanimadas basadas en silicio funcionan de una 
manera, mientras que los sistemas vivos basados en carbono lo hacen de otra. 
Para él, las primeras operan siguiendo un conjunto determinista de instrucciones, 
mientras que los segundos se valen de símbolos que implican siempre un cierto 
grado de incertidumbre. Desde su perspectiva, el esfuerzo humano por imitar 
la inteligencia y reproducir la conciencia en máquinas, objetivo recurrente en el 
campo de la inteligencia artificial, está destinado al fracaso.

Así pues, la hipótesis inicial queda confirmada: aunque ciertas funciones cogni-
tivas pueden simularse, existen límites filosóficos y fenomenológicos que impiden 
una transferencia completa de la conciencia humana a una máquina. Estos límites 
no solo se remiten a la complejidad técnica, sino a la naturaleza misma de la expe-



26

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

riencia consciente, que implica un punto de vista interno, afectividad, historicidad 
y un cuerpo vivido, pero, sobre todo, subjetivo. Frente al entusiasmo por la inmorta-
lidad digital, es necesario reafirmar el valor de la finitud, de la vulnerabilidad y de la 
historia encarnada que configuran nuestra humanidad. 

En este sentido, la transferencia de la conciencia no es imposible por falta de 
tecnología, sino por un error de comprensión: se desconoce si es posible trans-
ferirla debido a que no se sabe del todo qué es. Reconocer este límite no es un 
fracaso, sino un acto de honestidad filosófica y una invitación a pensar más allá del 
algoritmo, desde y para la humanidad. No se trata de una falla técnica; el límite resi-
de esencialmente en una comprensión insuficiente de qué es la conciencia. Como 
señala Chalmers (1996), mientras no resolvamos el “problema difícil”, todo intento 
de replicarla seguirá enfrentando barreras insalvables. Por ello, el desarrollo de una 
teoría integral de la conciencia que incorpore sus dimensiones fenomenológica, 
afectiva, corporal y subjetiva es hoy más necesario que nunca.

Referencias
Baars, B. J. (1988). A cognitive theory of consciousness. Cambridge University Press.
Block, N. (2007). Consciousness, function, and representation: Collected papers, 

vol. 1. MIT Press.
Bostrom, N. (2014). Superintelligence: Paths, dangers, strategies. Oxford Universi-

ty Press.
Chalmers, D. (1996). The conscious mind: In search of a fundamental theory. Oxford 

University Press.
Colombetti, G. (2014). The feeling body. Affective science meets the enactive mind. 

MIT Press.
Dehaene, S. (2014). Consciousness and the brain: Deciphering how the brain codes 

our thoughts. Viking.
Ferrater, J. (1965). Diccionario de Filosofía. Editorial Sudamericana.
Gazzaniga, M. S. (2018). The consciousness instinct: unraveling the mystery of how 

the brain makes the mind. Farrar, Straus and Giroux.
Kurzweil, R. (2002). The evolution of mind in the twenty-first century. En J. W. 

Richards (Ed.), Are we spiritual machines? Ray Kurzweil vs. the critics of strong 
A. I. (pp. 95-125). Discovery Institute Press.

Kurzweil, R. (2012). How to create a mind. The secret of human thought revealed. 
Viking.

Kurzweil, R. (2024). The singularity is nearer. When humans transcend biology. 
Viking.



27

. año 3, núm. 4 . julio-diciembre 2025 . Universidad Anáhuac Querétaro

Merleau-Ponty, M. (1993). Fenomenología de la percepción. Planeta-Agostini.
Nagel, T. (1974). What is it like to be a bat? The Philosophical Review, 83(4), 435-450.
Noë, A. (2004). Action in Perception. MIT Press.
Scott, R. (Dir.). (1982). Blade Runner [Película]. The Ladd Company, Shaw Brothers, 

Blade Runner Partnership.
Tononi, G. (2008). Consciousness as integrated information. A provisional manifes-

to. The Biological Bulletin, 215(3), 216-242. https://doi.org/10.2307/25470707
Varela, F. J., Thompson, E. and Rosch, E. (2016). The embodied mind: Cognitive 

science and human experience. MIT Press.


