
ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

Juan Francisco Montalvo Cantú1

https://orcid.org/0009-0001-5943-9443

SUMARIO: I. Introducción. II. La 
christianitas. III. El feudalismo. IV. La ley 
universal (ius commune). V. La comunidad 
universal (corpus christianum). VI. El 
emperador universal. VII. La iglesia 
universal. VIII. Levedad del poder político. 
IX. Conclusión. X. Bibliografía.

Resumen

 
El artículo ofrece una revisión sintética del 
orden jurídico y político de la Christianitas 
medieval (siglos XI a XV) a partir de seis cate-
gorías: Feudalismo, Ley universal (ius com-
mune y costumbre), Comunidad universal 
(corpus christianum), Emperador universal, 
Iglesia universal y Levedad del poder polí-
tico. Se muestra cómo estas dimensiones 
articularon una pluralidad de potestades, 
competencias superpuestas y remedios 
jurisdiccionales que permitieron coordinar 
y resolver conflictos sin un centro soberano 
único. Con base en esta reconstrucción, el 

1	 Profesor de tiempo complete en la Facultad de 
Derecho de la Universidad Anáhuac Querétaro.

trabajo contrasta dicha configuración con 
el modelo soberanista vigente, definido por 
concentración normativa y monopolio de 
la coacción, a fin de abrir un marco com-
parativo y extraer lecciones preliminares 
útiles para nuevas propuestas de organi-
zación política. El objetivo es ofrecer crite-
rios descriptivos y analíticos para aportar al 
debate contemporáneo en torno al modelo 
estatista.

Palabras clave: Cristiandad medieval; Feu-
dalismo; Ius commune; Iglesia; Soberanía.

Abstract 

The article offers a concise review of the 
legal and political order of medieval Chris-
tianitas (eleventh to fifteenth centuries) 
through six categories: Feudalism, Universal 
Law (ius commune and custom), Universal 
Community (corpus christianum), Universal 
Emperor, Universal Church, and the Light-
ness of Political Power. It shows how these 
dimensions articulated a plurality of powers, 
overlapping competences, and jurisdictio-
nal remedies that enabled coordination and 
conflict resolution without a single sove-
reign center. On this basis, the article con-
trasts that configuration with the prevailing 
sovereign model, defined by normative 

POLÍTICA SIN SOBERANÍA EL 
ORDEN JURÍDICO-POLÍTICO DE LA 
CRISTIANDAD MEDIEVAL



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

200� Política sin soberanía el orden jurídico-político de la cristiandad medieval
JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTÚ

concentration and a monopoly of coercion, 
to open a comparative framework and draw 
preliminary lessons useful for new propo-
sals of political organization. The aim is to 
offer descriptive and analytical criteria that 
contribute to the contemporary debate on 
the statist model.

Keywords: Medieval Christendom; Feuda-
lism; Ius commune; Church; Sovereignty.

1.	 INTRODUCCIÓN

En plena tercera década del siglo XXI se 
muestran lo equivocadas que fueron las 
previsiones formuladas a finales del siglo 
XX por autores como Francis Fukuyama, 
quien auguraba una nueva época de homo-
geneidad política tras el triunfo de la demo-
cracia como sistema político2. 

A pesar de esto, lo único que parece 
cierto en el siglo XXI es que nada lo es, 
desde que Bauman describió el concepto 
de la “modernidad líquida” en el año 20003, 
el término ha sido utilizado para describir 
una gran cantidad de fenómenos propios 
de nuestra época, en la que todo fluye sin 
que parezca encontrarse un asidero. Por su 
parte otro de los grandes autores contem-
poráneos, Byung Chul Han, ha dedicado su 
obra al estudio de las distintas facetas de 

2	 Cfr. Fukuyama, Francis, The End of History and the 
Last Man, Riverside, Free Press, 2006, passim.
3	 Cfr. Bauman, Zygmunt, Modernidad líquida, México, 
D.F., Fondo de Cultura Económica, 2015, passim.

nuestra sociedad en crisis, llegando a diag-
nósticos poco halagadores.4

Resulta pues innegable que el contexto 
actual es de crisis profunda, la cual —
como no podría ser de otra manera— 
impacta directamente a la política. Aunque 
el Estado moderno no se muestra tan 
sólido como teóricamente se plantea, lo 
cierto es que está lejos de desaparecer —
tal como lo demuestran ejemplos como 
Rusia, China y Estados Unidos, aunque en 
la propia región de Centro y Sudamérica, así 
como en otros países de Europa no faltan 
ejemplos de estados fuertes o en procesos 
de fortalecimiento— mientras no se pueda 
pensar en un modelo político que no esté 
construido sobre la idea de soberanía.5

Resulta particularmente útil el estudio de 
la historia, pues en esta se descubre que 
la soberanía no es, ni ha sido, siempre el 
paradigma político. Se vuelve fundamental 
en este momento de transición de época 
mirar al pasado e identificar las pautas para 
una conformación política más allá de la 
soberanía. La última forma de organización 
política no soberanista en el mundo europeo 
occidental fue la Christianitas —conocida 
también indistintamente como “Cristiandad 
Medieval” o “Cristiandad”— y que en el 

4	 Cfr. Han, Byung-Chul, La expulsión de lo distinto: 
percepción y comunicación en la sociedad actual, 2ª. 
ed., Barcelona, Herder, 2022, passim.
5	 Al respecto del papel fundamental de la soberanía 
en el Estado moderno Cfr. Pendás García, Benigno, 
“Soberanía: el eterno retorno de Juan Bodino”, Revista 
de las Cortes Generales, núm 109, 2020, pp. 105-124.



ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

Política sin soberanía el orden jurídico-político de la cristiandad medieval � 201
JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTÚ

presente describiremos de manera sucinta, 
con el fin de aportar un punto de partida 
para la reflexión y propuesta de sistemas 
post-estatales.

2.	 LA CHRISTIANITAS

El término Christianitas fue utilizado en un 
inicio para referirse genéricamente al con-
junto de la “doctrina cristiana”, así como al 
hecho mismo de ser cristiano. Será el papa 
Juan VIII (820 a 882), a finales del siglo IX 
—ante la necesidad de hacer frente a los 
peligros árabes y paganos— el primero 
en utilizarlo para referirse a la conciencia 
común de los reinos cristianos.6

Los pontífices sucesivos no dudaron en 
desarrollar la idea de la Cristiandad como 
una comunidad temporal y política. Algunos 
de los principales aportes fueron realizados 
por Gregorio VII (1020 a 1085), Urbano II 
(1042 a 1099) e Inocencio III (1161 a 1216) 
quienes configuraron, con sus declaracio-
nes y acciones, la Christianitas como una 
comunidad política.7 

Así pues, la Christianitas buscaba la uni-
dad de los territorios cristianos bajo la 
doctrina cristiana y la subordinación al 
emperador y al papa. Este sistema estaba 

6	 Cfr. Sáenz, Alfredo, La Cristiandad y su Cosmovisión, 
Editorial APC, 2012, passim.
7	 Cfr. Hubeñak, Florencio, “Christianitas ¿un voca-
blo o un período histórico?”, Helmantica: Revista de 
Filología Clásica y Hebrea, t.60, núm. 181, 2009, pp. 
103-138.

dirigido al perfeccionamiento de las comu-
nidades y de los individuos, con el fin tras-
cendental de alcanzar la santidad. 8

Como todo modelo político, los ideales 
de la Christianitas nunca fueron alcanza-
dos por completo, su actualización variaba 
durante el tiempo y el lugar en concreto, aun-
que sus ideas permearon en el orden social 
y político de la época hasta bien entrado el 
siglo XV, cuando surgió el modelo estatista 
soberanista conocido hasta la actualidad. 

Lo particular de la Christianitas fue la 
conjugación de un sistema que era a la vez 
diverso y orgánico, en el que los distintos ele-
mentos se vinculaban e hibridaban de dis-
tintas formas, pero siempre manteniendo la 
cohesión y un marco común de referencia. 
Esto solamente puede entenderse gracias 
a la falta de una autoridad centralizadora 
y todo poderosa, producto de la particular 
conformación del sistema feudal.

3.	 EL FEUDALISMO

Es imposible comprender la forma política 
de la Christianitas sin el vínculo vital que 
relacionaba a los hombres y mujeres (de 
cualquier clase social) con la tierra en la que 
habían nacido, pues en este se cimentaba 
toda la existencia.9 Y este vínculo no es 

8	 Cfr. Sáenz, Alfredo, op. cit., pp. 8 y 9.
9	 Cfr. Crossman, R. H. S., Biografía del Estado 
Moderno, Fondo de Cultura Económica, 2011, passim.



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

202� Política sin soberanía el orden jurídico-político de la cristiandad medieval
JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTÚ

concebible sin la caída del Imperio romano 
de Occidente y las posteriores invasiones 
germanas, árabes y nórdicas que asolaron 
a Europa durante los siglos siguientes.10

La desaparición del Imperio y su poder 
para mantener la paz y la seguridad provo-
caron un desconcierto generalizado y una 
revalorización de la tierra de agricultura 
frente al comercio, que debido a la inseguri-
dad tuvo que detenerse.11 La falta de comu-
nicaciones rápidas y seguras, descentralizó 
el poder, dejándolo en manos de los caci-
ques locales. Estos últimos se consagraron 
como los defensores de la tierra y de sus 
habitantes, ofreciendo protección a cam-
bio de recursos y servicios, quedando esta 
relación formalizada jurídica y sacramen-
talmente.12 El sistema feudal surgió como 
una expresión de la economía agrícola de 
subsistencia.13 

Se puede señalar que el feudalismo es 
fundamentalmente una relación de hombre 
a hombre, que se construye sobre la fide-
lidad mutua, y que da seguridad a ambas 
partes. Al vasallo se le da seguridad de la 
protección y al señor la de subsistencia, 

10	  Cfr. Pirenne, Henri, Historia de Europa Desde las 
invasiones hasta el siglo XVI, trad. de Juan José 
Domenchina, México, Fondo de Cultura Económica, 
2018. Cap. I.
11	  Cfr. Pirenne, Henri, Historia económica y social de 
la Edad Media, Fondo de Cultura Económica, 1980, 
passim.
12	  Cfr. Sabine, George H., Historia de la teoría política, 
Fondo de Cultura Económica, 1994, pp. 180- 184. 
13	  Cfr. Crossman, R. H. S., op. cit., p. 22.

creándose un sistema de colaboración en 
el que se enlazan derechos y obligaciones 
recíprocas que alcanza a toda la sociedad.14

La sociedad feudal dependía para su 
estabilidad de la paz y el bienestar de los 
feudos, así como de la descentralización 
política que permitiera la coexistencia de 
distintas autoridades políticas y sociales.15 
Elemento toral para asegurar esto era el 
derecho, comprendido este como costum-
bre y tradición, cuya pertinencia protegía y 
aseguraba las particularidades y libertades 
de cada comunidad.16

El sistema feudal, como se adelantó, 
se extendía a todos los rincones y niveles 
de la sociedad, ligando señores con vasa-
llos hasta llegar a los reyes y al emperador, 
sometiéndolos a todos al derecho y a la reli-
gión.17 Formándose así una sociedad jerar-
quizada y unificada a pesar, o debido, a su 
diversidad.

El sistema surgido durante los prime-
ros siglos de la Christianitas sufrió cam-
bios a partir de los siglos XII y XIII debido 
a una serie de mutaciones que modifica-
ron la composición social y el balance de 
poderes en favor de los monarcas. A pesar 
de esto, la inercia social y religiosa —así 

14	 Cfr. Pernoud, Regine, Para acabar con la Edad 
Media, José J. De Olañeta Editor, 2010.
15	 Cfr. Crossman, R. H. S., op. cit., p. 23.
16	 Cfr. Idem.
17	 Cfr. Ibidem, p. 22.



ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

Política sin soberanía el orden jurídico-político de la cristiandad medieval � 203
JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTÚ

como la tradición jurídica, lograron mante-
ner— al menos por un par de siglos más, al 
sistema.18

El feudalismo era a la vez fundamento 
y expresión de una sociedad construida 
sobre la propiedad agrícola y los lazos de 
fidelidad personal enmarcados en un sólido 
contexto jurídico y religioso que se susten-
taba en cuatro pilares: la Ley, la Comunidad, 
el Emperador y la Iglesia universales.

4.	 LA LEY UNIVERSAL (IUS 
COMMUNE)

El primer pilar sobre el que se construía la 
Christianitas era la creencia en la existen-
cia de una Ley universal que expresaba del 
orden divino del mundo, y estructuraba toda 
la realidad, desde la naturaleza física hasta 
las esferas metafísicas. Así pues, el dere-
cho no era el producto arbitrario de un hom-
bre fuerte o de una asamblea, sino el orden 
divino del mundo y de la sociedad, dis-
puesto para ser descubierto por los hom-
bres y adoptado para su beneficio.19

Paolo Grossi señala que la Cristiandad 
se caracterizaba por su profunda juridici-
dad y su constitución apegada a los valo-
res cristianos que constituían un ordo 

18	 Cfr. Clavero, Bartolomé, Historia de derecho: 
derecho común, Salamanca, España, Ediciones 
Universidad de Salamanca, 1994, Manuales 
universitarios.
19	 Cfr. Sabine, George H., op. cit., pp. 173 y 174.

iuris.20 Este ordo implica la sistematización 
y jerarquización de una multiplicidad de 
ordenamientos jurídicos emitidos por 
autoridades de diversa naturaleza.21 

En la Christianitas, cada corporación y 
comunidad debía regularse a sí misma, y 
debido a que sus miembros formaban parte 
de muchas otras, se creaba un entramado 
en el cual las normas se traslapaban y 
entrecruzaban. Fruto de esta compleja red 
de ordenamientos la Christianitas rechazaba 
la centralización legislativa y optaba por la 
armonización y vertebración, asegurando 
la protección de las corporaciones y los 
individuos que las conformaban. Por esta 
razón es que la sociedad medieval puede 
calificarse como “jurídica”, pues todos 
sus miembros entran en contacto con el 
derecho y participan activamente en su 
creación y modificación.22

Cada parte de este ordo iuris, era 
autonómico y no independiente, creado 
para aplicarse en conjunto con los demás, 
por lo que era necesaria la aplicación 
de todos los órdenes jurídicos para que 
el sistema funcionara.23 La validez del 
derecho no recaía en la voluntad de sus 
miembros, sino en su concordancia con 

20	 Cfr. Grossi, Paolo, El orden jurídico medieval, 
Marcial Pons, 1996.
21	 Cfr. Ayala Martínez, Jorge Manuel, El Derecho natu-
ral antiguo y medieval, 2003, pp. 377-386.
22	 Cfr. Martínez Martínez, Faustino, Ecos cronísticos 
del Rey-Juez medieval, 2010, pp. 303-356.
23	 Cfr. Ibidem, p. 310.



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

204� Política sin soberanía el orden jurídico-político de la cristiandad medieval
JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTÚ

el orden divino. El derecho pertenecía a 
toda la comunidad y se creaba mediante la 
costumbre, pues esta era la expresión de su 
racionalidad, descubriendo y viviéndola de 
forma colectiva.24

El control del rey sobre el derecho se 
veía fuertemente limitado por el entramado 
jurídico, social y político que lo rodeaba.25 
Aunado a esto, las expectativas sociales 
obligaban a que sus esfuerzos y energías 
se enfocaran en la labor de gobierno y en 
la impartición de justicia; al tiempo que las 
luchas con la Iglesia, las corporaciones y los 
señores feudales le obligaban a la continua 
defensa de sus atribuciones, so pena de 
perderlas.  Por esta razón la mayor parte de 
las áreas jurídicas le resultaban indiferentes 
o inalcanzables.26

Esta incapacidad regia para centralizar 
el derecho le dio a este una libertad de 
desarrollo como en pocas ocasiones de 
la historia. En principio las instituciones 
jurídicas, las normas y los convenios 
respondían a las exigencias y necesidades 
de todos los estamentos, no solo de los 
superiores detentadores del poder político 
o económico.27

24	 Cfr. Crossman, R. H. S., op. cit., p. 24.
25	 A pesar del reconocimiento que hace el ius com-
mune a la facultad legislativa de tipo “romano” de 
emperadores y reyes. Cfr. Clavero, Bartolomé, op. cit., 
p. 48 a 50.
26	 Cfr. Grossi, Paolo, op. cit., p. 69.
27	 Cfr. Ibidem, p. 70 y 71.

Aunque los reyes contaban con la 
facultad de emitir leyes, las cuales no 
fueron necesariamente escasas, estas se 
encontraban muy limitadas en cuanto a su 
objeto y sus ambiciones –pues requerían 
sustentarse en la doctrina, las tradiciones 
y en las costumbres sobre las que no se 
tenía control–.28 Las leyes regias fueron, 
por lo tanto, una expresión menor de toda la 
riqueza jurídica de la época.29

En la Christianitas, la lex y el ius se 
consideraban profundamente vinculadas, 
aunque no identificadas como en la 
moderna concepción reducción del derecho 
limitado a la ley. No existía la separación 
entre costumbre y ley que la modernidad ha 
impuesto en la actualidad, para el hombre 
medieval esta división era impensable.30 
Se esperaba que los reyes se limitaran a 
hacer explícito el orden social que les era 
encomendado proteger, por lo que la ley no 
era más que el medio para asegurar dicho 
fin. El rey se convirtió en el intérprete por 
excelencia del ordo iuris, y su iurisdictio se 
circunscribió a esta función.31

El origen consuetudinario del derecho 
fue el punto de unión entre el orden político 
y el orden social durante la Cristiandad, 
y el fundamento sobre el que el resto del 

28	 Cfr. Clavero, Bartolomé, op. cit., pp. 50 y 51.
29	 Cfr. Martínez Martínez, Faustino, op. cit., pp. 319 y 
320.
30	 Cfr. Grossi, Paolo, op. cit., p. 103.
31	 Cfr. Martínez Martínez, Faustino, op. cit., pp. 319 y 
321.



ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

Política sin soberanía el orden jurídico-político de la cristiandad medieval � 205
JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTÚ

sistema se construyó. Sólo si se entiende 
al mundo como producto de un intelecto y 
una voluntad divina tiene sentido la visión 
trascendental enfocada en la salvación del 
hombre y la ordenación de su existencia 
conforme a los valores cristianos. Frente 
a la centralización jurídica y la reducción 
del derecho a la ley —propias del Estado 
moderno— la Christianitas proponía un 
sistema centrado en las comunidades y 
sus necesidades. Estas comunidades, 
siguiendo el orden divino, no eran entes 
aislados y enfrentados, sino partes de una 
gran Comunidad universal.

5.	 LA COMUNIDAD UNIVERSAL 
(CORPUS CHRISTIANUM)

Para entender el pilar de la Comunidad uni-
versal de la Christianitas, es fundamental 
recordar que, derivado de los cambios polí-
ticos y sociales que siguieron a la caída del 
Imperio romano, el individuo cedió su lugar 
al grupo como elemento central del orde-
namiento. La inseguridad llevó al hombre a 
centrarse en aquello que podía permitir su 
subsistencia: la tierra, que daba alimento y 
raigambre, y las comunidades, que daban 
identidad y protección.32

De tal manera que el individuo no 
podía ser pensado en aislamiento, sino 
inserto en una gran cantidad de relaciones 

32	 Cfr. Grossi, Paolo, op. cit., p. 90.

interconectadas que lo absorbían a él y al 
resto de sus congéneres. Estas relaciones 
lo hacían parte de un grupo, el cual, “tiene el 
valor de la pulchritudo, de la belleza, belleza 
que reside, totalmente, en el orden que 
armoniza y compone en unidad”33. El grupo 
no sólo era capaz de hacer cosas grandes 
y bellas, sino que era en sí mismo una 
cosa bella en la medida en la que estaba 
correctamente ordenado y armonizado con 
el resto de la sociedad.

Las comunidades intermedias se 
convirtieron en cimiento y estructura de la 
Christianitas, acogiendo a los hombres en 
su seno, guiando sus fuerzas hacia fines 
comunes y defendiéndolos del poder. Y 
estos esfuerzos comunes se dirigían a lo 
trascendente, la búsqueda de Dios y del 
orden que existía en el universo, con lo 
que se esperaba alcanzar la belleza y la 
perfección deseadas por el Creador para su 
creación. 

Las comunidades se conformaban por 
las relaciones entre las individualidades y 
no sobre las individualidades en sí mismas. 
La individualidad sólo se consideraba en 
la medida en la que se ordenara con la de 
los demás y con el cosmos.34 Derivado de 
esto la comunidad se consagraba como 
protectora, garante y mediadora entre 
los hombres y el poder político, así como 
comunicadora del hombre con Dios y con 

33	 Ibidem, p. 93.
34	 Cfr. Ibidem, p. 99.



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

206� Política sin soberanía el orden jurídico-político de la cristiandad medieval
JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTÚ

su Gracia, adquiriendo una dimensión 
sacramental en sí misma.35

La preferencia de la comunidad sobre 
la individualidad fue una consecuencia 
lógica del feudalismo y de la Ley universal, 
compaginando una realidad que se 
mostraba descentralizada y cambiante, con 
el ideal de un orden universal y atemporal. 
Este sistema requería de una autoridad 
temporal capaz de unificar, vertebrar y 
mediar entre las diversas comunidades y 
niveles de gobierno, asegurando a su vez el 
cumplimiento de las normas divinas, pero 
sin aplastar las diferencias y los diversos 
espacios de acción de los grupos inferiores. 

Para satisfacer esta necesidad, la 
Christianitas retomó la figura del Emperador, 
adaptándolo —en otras palabras, privándolo 
de una gran cantidad de sus facultades y 
características romanas— al nuevo sistema 
político y social con el objeto de unificar a los 
reinos bajo su sabio gobierno y dirección. 

6.	 EL EMPERADOR UNIVERSAL

El 25 de diciembre del año 800 la Igle-
sia católica —con el papa León III al frente— 
coronaba al rey franco Carlomagno como 
emperador del Sacro Imperio Romano en 
la ciudad de Roma, dando nacimiento a uno 

35 	Cfr. Ibidem, p. 125.

de los pilares de la Cristiandad Medieval: el 
emperador.36 

El fundamento de esta figura se encuen-
tra en el otrora descrito sistema feudal, el 
cual no se circunscribía exclusivamente a 
los campesinos y señores feudales, sino 
que se extendía en dirección vertical hasta 
alcanzar al rey, quien se podría identificar 
como un señor de señores, y bajo el cual se 
agrupaban decenas de feudos en lo que se 
denominaba reino; al que el rey estaba obli-
gado a proteger y gobernar, con el auxilio de 
los señores feudales y bajo las directrices 
marcadas por la Iglesia.37

Con el paso del tiempo no resultó 
extraño que diversos reinos se consolidaran 
bajo el mando de algunos reyes, lo que 
aumentaba su poder y prestigio, así como 
sus obligaciones. En esta situación se 
encontraba Carlomagno a finales del siglo 
VIII y principios del siglo IX tras una serie 
de campañas militares en contra de árabes 
y paganos (así como de otros cristianos) 
que lo llevaron a consolidar una cantidad 
considerable de territorio y a evocar la figura 
del desaparecido emperador romano. 

36	 La Iglesia propugnaba por la renovación del antiguo 
Imperio romano como autoridad política suprema, 
aunque con criterios cambiantes sobre si este debía 
situarse a un lado, o por debajo, de ella. La renovación 
no podía proceder de la línea bizantina, toda vez que 
esta se encontraba fuera de la Iglesia católica. Cfr. 
Clavero, Bartolomé, op. cit., p. 31.
37	 Cfr. Flórez, Gloria Cristina, De la sociedad feudal a 
la génesis del estado moderno en Europa occidental, 
1999, t.6, pp. 113-122.



ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

Política sin soberanía el orden jurídico-político de la cristiandad medieval � 207
JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTÚ

La coronación de Carlomagno ligaba de 
forma indefectible su poder temporal con 
el espiritual, sometiendo su legitimidad a 
los mandatos de la Iglesia y su sujeción a 
la Ley universal expresada en los diversos 
ordenamientos jurídicos.38 

A pesar de los ecos al Imperio romano, 
la realidad de la Christianitas implicaba que 
este nuevo emperador solamente podía 
parecerse en nombre a su predecesor, 
debido a su incapacidad fáctica y jurídica 
para centralizar el poder de la misma forma 
en la que lo habían logrado sus antecesores 
latinos. Aunado a esto, las autoridades 
inferiores —acostumbradas por siglos a no 
tener otro superior, salvo tal vez que la Iglesia 
en material moral— no dudaron desde el 
inicio en reclamar el respeto al derecho y a 
las tradiciones, fungiendo estas como freno 
a las pretensiones imperialistas.

Estas limitaciones obligaron al primer 
imperio del medioevo a adecuarse a las 
condiciones vigentes. A pesar de sus 
esfuerzos por formar una burocracia que 
permitiera el control sobre los señores 
feudales y los reyes, la realidad lo obligó a 
mantener la estructura vigente agregando 
en el pináculo la figura del emperador como 
un señor de reyes, pero poco más.39 

38	 Cfr. Sáenz, Alfredo, op. cit., p. 18.
39	 Cfr. Pirenne, Henri, Historia económica y social de 
la Edad Media, pp. 60 a 70.

De tal forma que el emperador no era 
más que un administrador de poderes y un 
mediador de conflictos. Su poder directo 
se limitaba únicamente a los feudos y 
los señores que le habían jurado lealtad, 
quedando el resto de la Cristiandad ligada 
únicamente de iure a él.40

Finalmente quedaba constituida la 
jerarquía ideal de la Christianitas que 
estuvo vigente en el ideario popular hasta 
bien entrado el siglo XVI, a partir del cual 
la figura del emperador perdió relevancia 
hasta su desaparición definitiva en 1806. 
En este modelo el emperador se ubicaba 
en la cúspide, debajo de él se encontraban 
los reyes —poco numerosos y que en teoría 
le debían lealtad— seguidos por cientos de 
condes y duques, cerrando en la base, los 
vasallos que mantenían las tierras y que 
proveían de sustento a la comunidad. 

Los reyes, y por extensión el emperador, 
se concebían entonces como autoridades 
al servicio de la comunidad, designados 
por ella —el cargo de emperador dependía 
de un colegio electoral para beneficio o 
desgracia de la institución— y legitimados 
por la Iglesia. 

Es este doble fundamento el que limitaba 
a los reyes y emperadores. Los señores 
feudales e incluso lo vasallos inferiores 

40	 Cfr. Jouvenel, Bertrand de, Sobre el Poder: histo-
ria natural de su crecimiento, Madrid, Unión, 1998, 
passim.



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

208� Política sin soberanía el orden jurídico-político de la cristiandad medieval
JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTÚ

podían aducir las leyes, tradiciones y 
costumbres en su defensa frente a las 
autoridades; al tiempo que la Iglesia —
lejos de otorgar un poder absoluto como el 
moderno “derecho divino”— les recordaba 
constantemente que su nombramiento 
acarreaba una “grave responsabilidad 
asumida por el gobernante de un pueblo, 
al cual en cierto modo Dios había no sólo 
elegido sino también ungido como su 
vicario en el orden temporal”41, y que por lo 
tanto estaba sujeto al cumplimiento de los 
mandamientos y la obediencia a la moral 
cristiana.42

Mediante estas limitaciones la función 
del rey se circunscribía a dos ámbitos: 
la labor de gobierno y la impartición de 
justicia. La primera entendida como 
mantener el funcionamiento normal de 
la comunidad a través de las normas y 
la costumbre43, la segunda como hacer 
justicia a los derechos de Dios y a los de los 
hombres.44 El rey se convirtió en princeps-
iudex juzgador con autonomía frente a 
otras autoridades y superior a los súbditos, 
con un condensado de poderes que, sin 
embargo, no se consideraban un peligro 
para el delicado equilibrio del sistema45 

41	 Sáenz, Alfredo, op. cit., p. 101.
42	 Cfr. Ayuso Torres, Miguel, ¿Después del Leviatán? 
Sobre el Estado y su signo, Universidad Autónoma de 
Guadalajara, 2006, passim.
43	 Cfr. Sabine, George H., op. cit., p. 176 a 178.
44	 Cfr. Marongiu, Antonio, Un momento típico de la 
Monarquía medieval el Rey juez, 1953, p. p.677-715.
45	 Cfr. Grossi, Paolo, op. cit., p. 141.

debido a su incapacidad de crear el derecho 
que estaba obligado a aplicar.46

Así pues, aunque al monarca le 
correspondía el gobernar e impartir justicia, 
no por ello tenía un poder irrestricto 
en dichos ámbitos. Fuera de esas dos 
materias su autoridad era aún más limitada, 
pues estaba contenía por el complejísimo 
entramado de instituciones y corporaciones 
de las que los individuos formaban 
parte.47 Aunado a esto, el sistema de 
vínculos personales aseguraba que no 
existieran poderes anónimos, a diferencia 
del estatismo moderno, lo que permitía 
que cada acción se identificara con un 
responsable al que se hacía rendir cuentas. 
Este sistema de control desincentivaba, 
hasta cierto punto, los actos contrarios al 
derecho y a la moral.48

Conforme al pensamiento medieval 
se podían identificar cuatro limitaciones 
al poder regio durante el medioevo: las 
religiosas, las éticas, las políticas y las 
jurídicas. Estas no se limitaban, como 
sucede con las leyes y constituciones 
modernas, a normas autoimpuestas cuya 
obligatoriedad está constantemente puesta 
en duda, sino que eran verdaderos frenos 
y contrapesos impuestos por los diversos 

46	 Cfr. Sabine, George H., op. cit., pp. 173 y 174.
47	 Cfr. Marongiu, Antonio, op. cit., p. 692.
48	 Cfr. Ibidem, pp. 709 a 712.



ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

Política sin soberanía el orden jurídico-político de la cristiandad medieval � 209
JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTÚ

actores sociales, y cuya violación acarreaba 
castigos divinos y humanos.49

En el modelo ideal de la Christianitas el 
emperador regía sabiamente la totalidad de 
la Europa cristiana al servicio de la Iglesia 
y de las comunidades. Sin embargo, esta 
anhelada unidad nunca fue alcanzada —
probablemente en beneficio del propio 
sistema— ya que la figura del emperador 
del Sacro Imperio Romano Germánico era 
más formal que efectiva, y su poder rara vez 
llegó a extenderse más allá de los territorios 
germánicos. 

Si bien la realidad se mostraba muy dife-
rente del modelo, es innegable la vigencia 
de la figura del rey cristiano, y de las aspira-
ciones contenidas en él en el en toda la cul-
tura y sociedad medieval, sin importar si los 
territorios se encontraban efectivamente 
bajo el poder del emperador o no. Para el 
hombre medieval la existencia y suprema-
cía del emperador no se ponían en tela de 
juicio, aunque su legitimidad, así como la de 
los reyes y señores, se encontraba supedi-
tada al cumplimiento de la Voluntad Divina y 
la de su representante en la tierra: la Iglesia 
universal y su cabeza, el papa.

7.	 LA IGLESIA UNIVERSAL

Con el Edicto de Tesalónica, decretado por 
Teodosio I en el 380 d.C., la Iglesia cató-
lica paso a convertirse en religión oficial del 

49	 Cfr. Ayuso Torres, Miguel, op. cit., p. 34.

Imperio romano. Libre ya de cualquier tipo 
de restricciones, y con el prestigio y apoyo 
que el Imperio le otorgaba, su extensión e 
influencia crecieron de forma sorprendente. 
Aunque dicha expansión continuo durante 
toda la Alta Edad Media, extendiéndose en 
las regiones más apartadas hasta parte de la 
Baja Edad Media50, su presencia se encon-
tró lo suficientemente asentada como para 
que, tras la caída del Imperio romano, esta 
se convirtiera en la opción más lógica para 
llenar el vacío político y social.

Frente a la hambruna, la violencia y la 
desesperanza la Christianitas ofreció a los 
europeos la certeza de la contemplación 
de la realidad como imagen de la Verdad, 
la Belleza y el Bien de la divinidad. Anali-
zar este mundo permitía decodificarlo para 
captar el orden subyacente, así como el 
lugar que en el mismo ocupaba una huma-
nidad temerosa y revuelta. El insertarse 
en el lugar correspondiente de la creación 
traería paz y felicidad a la sociedad y a los 
individuos, dándole sentido a la vida y a la 
muerte.51 Esta cosmología convirtió a la 
Christianitas en una civilización centrada en 
el gesto y el símbolo, creadora de liturgias 
sacras o seculares, pero de cualquier modo 
omnipresentes.52

50	 Un repaso histórico al respecto de este tema es el 
presentado en Mitre Fernández, Emilio Iglesia Duarte, 
José Ignacio de la, La implantación del cristianismo 
en una Europa en transición (c. 380 - c. 843), Instituto 
de Estudios Riojanos, 1997, pp.197-216.
51	 Cfr. Grossi, Paolo, op. cit., p. 87.
52	 Cfr. Sáenz, Alfredo, op. cit., p. 34.



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

210� Política sin soberanía el orden jurídico-político de la cristiandad medieval
JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTÚ

Dicha forma de comprender la realidad 
sólo podría sostenerse sobre una institu-
ción que fuera capaz de guiar, desarrollar 
y profundizar en los ideales trascendenta-
les y satisfacer las necesidades que estos 
generaban en la población. El núcleo de la 
nueva civilización que surgió de las cenizas 
de Roma fue la Iglesia y su doctrina, quienes 
se posicionaron como guías y faros a través 
de las dificultades y la incertidumbre. En 
este contexto se explica porque los diversos 
ámbitos de la vida comunitaria se adecua-
ron y convirtieron en reflejos de la Iglesia, 
así como la hibridación que hizo insepara-
bles la religión de la cultura.53 

En la Christianitas el catolicismo fue la 
fuente del sistema político, jurídico y social 
europeo, siendo la Iglesia la civilizadora 
por excelencia. Esta concepción tenía una 
poderosa implicación socio-política, pues 
creaba en todos los habitantes —reyes, 
nobles, campesinos y clérigos— un sustrato 
común de creencias, enseñanzas e ideales 
que dotaban de estabilidad y confianza al 
sistema; que se sumaba a las condiciones 
de vinculación a la tierra y apego a las leyes, 
regidas por las disposiciones divinas, que 
convertía a todos por igual en ciudadanos 
“de un país religioso que abarcaba la totali-
dad del mundo occidental”.54

Aunado a esto, el dogma cristiano posi-
cionaba a todos los fieles en un plano de 

53	 Cfr. Grossi, Paolo, op. cit., p. 121.
54	 Crossman, R. H. S., op. cit., p. 23.

igualdad a nivel espiritual, pues sin impor-
tar la condición y estatus social, todos se 
encontraban de la misma forma frente a 
Dios, para quien no existía diferencias ni 
divisiones. El sustrato común creado por 
la fe, la lengua, la filosofía y la teología, per-
mitía que cada individuo, independiente de 
sus coordenadas sociales, pudiera expe-
rimentar y conocer a Dios en su vida. Ya 
se tratara del emperador o del siervo más 
bajo —pasando por la nobleza, los guerre-
ros y los clérigos— el cristianismo no se per-
cibía como un elemento ajeno sino como 
una seña de identidad, reforzada por la pre-
sencia constante de la liturgia religiosa que 
acompañaba cada acontecimiento vital y 
recordaba el lugar del hombre en el cosmos 
y su vinculación con la divinidad.55

Toda esta cosmología se cristalizaba y 
concluía en cuatro premisas fundamenta-
les: la primera que toda la existencia terrena 
debía estar encaminada a la salvación de las 
almas y a la configuración de las realidades 
temporales conforme al modelo evangélico; 
segunda, que la Iglesia se establecía como 
la comunidad más perfecta, al menos en 
lo que a la Tierra compete, y como modelo 
para las demás; tercera, que el papa, como 
Pontifex Maximus y sucesor de Pedro, ejer-
cía comomanera señor y máxima autoridad 
espiritual en la Tierra, en representación del 
soberano absoluto que era Dios; y cuarta, 
que las autoridades temporales —señores 

55	 Cfr. Aláez Serrano, Florentino, Teoría medieval del 
símbolo, 2018, p. p.151-161.



ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

Política sin soberanía el orden jurídico-político de la cristiandad medieval � 211
JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTÚ

feudales, reyes y emperadores— estaban 
llamados a servir al papado y a la Iglesia con 
el fin de coadyuvar en la realización del plan 
divino y la salvación de las almas.56

Así la religión adquirió un carácter polí-
tico en la Cristiandad, cosa que, si bien oca-
sionó conflictos, nunca fue verdaderamente 
cuestionado sino hasta el siglo XVII y XVIII 
cuando la Ilustración propuso la expulsión 
de la religión, y no solo su subordinación, del 
espacio político, rompiendo con una forma 
de pensamiento vigente desde los inicios de 
la civilización humana.

Contrario a lo que se suele pensar, la Igle-
sia católica no condenó lo físico y corpóreo 
como producto de la maldad y el pecado 
—a diferencia de diversas herejías— sino 
que predicó la belleza del mundo físico 
como producto de la voluntad divina y su 
naturaleza como campo de batalla para la 
salvación de las almas, dado que en este se 
decidía el destino futuro de las mismas57, 
esto sin dejar de recordar que el mundo 
terrenal era un lugar de peregrinaje y por lo 
tanto temporal.58 

Basada en el pensamiento clásico 
grecolatino la Iglesia comprendió que el 
hombre poseía una naturaleza política que 

56	 Cfr. Crossman, R. H. S., op. cit., p. 24.
57	 Cfr. Grossi, Paolo, op. cit., p. 124 y 125.
58	 Sobre la concepción medieval cristiana de la vida, 
la muerte y las postrimerías es imperdible el análisis 
de Emilio Mitre Cfr. Mitre Fernández, Emilio, La muerte 
vencida: imágenes e historia en el Occidente Medieval 
(1200 - 1348), 1.a eda. ed., Madrid, Ed. Encuentro, 
1988, Libros de bolsillo.

lo vinculaba a las demás personas, Dios y 
los ángeles incluidos, y que su salvación 
no podía reducirse a sus actos personales, 
sino que requería de la acción conjunta y 
el servicio a los demás. La sacralización 
de las comunidades respondía a la firme 
convicción de que la santidad no se podía 
resolver de forma aislada sino mediante la 
sociedad.59

Derivado de esta certeza, la Iglesia no 
condena ni desprecia, sino que acoge e 
informa a la política. Si bien, la superioridad 
de la autoridad espiritual, derivada de la 
trascendentalidad de la existencia terrenal, 
se consideraba clara, evidente y fuera de toda 
duda; esto no implica de forma indefectible 
que la autoridad temporal debía estar total 
y absolutamente subordinada a ella. Dando 
al César lo que era del César y a Dios lo que 
era de Dios, la Christianitas reconocía que 
ambos poderes, el espiritual y el temporal, 
eran de naturaleza y atribuciones diversas, 
por lo que debían mantenerse separados, 
aunque vertebrados.60

Aunque el ideal de la Christianitas parecía 
muy claro, su ejecución resultó en extremo 
complicada —hasta qué punto algo se 
podía considerar del César o de Dios fue 
un motivo de amarga discusión a lo largo 

59	 Grossi, Paolo, op. cit., pp. 124 y 125.
60	 Sobre la evolución de la relación Iglesia y poder polí-
tico durante la Edad Media Cfr. Udina, Josep Manuel 
Roche Arnas, Pedro, De Gelasio (I) a Gelasio (II), o de 
Iglesia mendigo a Iglesia príncipe, Editorial Centro de 
Estudios Ramón Areces, 2010, pp.65-92.



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

212� Política sin soberanía el orden jurídico-político de la cristiandad medieval
JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTÚ

del medioevo— por lo que para delimitar 
sus funciones, y en fiel cumplimiento del 
espíritu jurídico previamente señalado, la 
Iglesia estableció su propio sistema jurídico, 
denominado derecho canónico, con el que 
esperaba no sólo regular su funcionamiento 
ad intra, sino establecer claramente sus 
atribuciones para el cuidado y bienestar 
de las almas así como protegerse de las 
injerencias del poder político. 

La imperatividad de este ejercicio quedó 
ampliamente demostrada con el paso de 
los siglos y los diferentes retos que se fue-
ron materializando: hacia adentro, por las 
herejías, y hacia afuera por las incursiones 
de los poderes seculares, muchas veces 
ocultándose bajo supuesta protecciones y 
reivindicaciones.61 

Con la Iglesia universal y el papado a 
la cabeza se completaba la Christianitas: 
Ley, Comunidad, Emperador e Iglesia. Una 
comunidad vinculada por grandes idea-
les y alimentada por una misma fe, que, 
sin embargo, permitía un amplísimo grado 
de adaptación y flexibilidad atendiendo a 
las diferencias y particularidades. Este sis-
tema era a la vez fundamento y fruto de una 
característica única: la levedad del poder 
político.

61	 Cfr. Grossi, Paolo, op. cit., p. 126.

8.	 LEVEDAD DEL PODER 
POLÍTICO

La muerte de Roma dejó un vacío en el 
mundo europeo como no se había conocido 
previamente, debido al nivel de centraliza-
ción y la extensión alcanzados en sus siglos 
de historia. Donde otrora se imponía la 
voluntad de un Imperio, con su aparato mili-
tar y burocrático; ahora, por necesidad, las 
comunidades se alzaban en defensa propia.

De este contexto surgió la característica 
fundamental de la Christianitas, en clara 
contraposición a la soberanía moderna y al 
Imperium romano: su desinterés e incapaci-
dad para colmar en su totalidad el espacio 
dejado por el Imperio romano62. Es inne-
gable que, a diferencia de los ideales polí-
ticos, la realidad era que la aspiración de 
centralizar el poder no era ajena a los líde-
res de la época. Sin embargo, a pesar de 
los intentos de los diversos actores polí-
ticos —especialmente reyes, emperado-
res e Iglesia—por consolidar su poder por 
encima de los demás y particularmente, 
en el caso regio, por recuperar el antiguo 
monopolio romano sobre la creación de 
leyes, estos intentos fueron una y otra vez 
obstaculizados.63 

Esta incapacidad por ocupar el espa-
cio de poder se debía a dos razones prin-
cipales: la primera, porque fácticamente 

62	 Ibidem, p. 63.
63	 Cfr. Clavero, Bartolomé, op. cit., pp. 2 y 3.



ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

Política sin soberanía el orden jurídico-político de la cristiandad medieval � 213
JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTÚ

ninguna autoridad política contaba con las 
fuerzas militares ni con la estructura buro-
crática necesaria para conquistar, prote-
ger e imponer su voluntad centralizada de 
forma directa sobre territorios amplios. La 
segunda, por las oposiciones sociales y 
culturales a la centralización del poder en 
manos de autoridades lejanas y desconec-
tadas de las necesidades locales.

Esta segunda razón se veía reforzada por 
la influencia del pensamiento y las tradicio-
nes germánicas sobre la realeza; así como 
por las preferencias de la Iglesia al respecto 
de los poderes seculares. 

Para las tribus germánicas que derriba-
ron a Roma no eran ajenos los sistemas de 
gobierno de realezas electivas o negocia-
das, acompañadas con un mayor grado de 
herencia dinásticas, derivado de la convic-
ción en identificar el gobierno con dirección 
de la comunidad hacia lo más conveniente, 
respetando las autonomías de grupos y 
familias. Por su parte la Iglesia, a pesar de 
su convicción en la necesidad de encami-
nar la acción política a la salvación de las 
almas, se mostraba temerosa del resurgi-
miento de un poder autoritario corruptor 
y avasallador —teniendo muy fresco en la 
memoria el cesaropapismo romano, que 
continuaba vigente en el Imperio orien-
tal— por lo que favoreció el particularismo 
y la división de las fuerzas políticas con el 

objeto de asegurar su autonomía,64 siempre 
y cuando este no pusiera en riesgo la fun-
ción evangelizadora.65 

Ambas posturas marcan profundamente 
la primera parte del medioevo y conforman 
—como se ha visto anteriormente— a la 
Christianitas.  Así pues, los poderes regios 
e imperiales nunca lograron consolidarse 
como lo hubieran deseado —no porque no 
hicieran esfuerzos, sondeos e incursiones 
constantes— porque sus esfuerzos trope-
zaban con los de sus homólogos y con los 
del resto de las corporaciones, lo que gene-
raba luchas de desgaste que aseguraban la 
autonomía.

A este fenómeno lo denomina Paolo 
Grossi como “levedad del poder político” 
definiéndolo como: “la carencia de toda 
vocación totalizante del poder político” en 
contraposición a la vocación absorbente y 
totalizante del Estado. 66

Este panorama se vio modificado a ini-
cios de la Baja Edad Media, cuando —debido 
y aprovechando los cambios sociales que 
se estaban experimentando— las coronas 
comenzaron a perseguir de forma continua 

64	 Sobre el proceso y las tácticas utilizadas por la 
Iglesia para fragmentar el poder político es interesante 
del análisis de Anna Gryzmala-Busse. Cfr. Grzymala-
Busse, Anna, Tilly Goes to Church: The Religious and 
Medieval Roots of European State Fragmentation, 
Cambridge University Press (CUP), 2024, t. t.118, 
pp.88-107.
65	 Grossi, Paolo, op. cit., pp. 64 y 65.
66	 Cfr. Ibidem, pp. 61 a 68.



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

214� Política sin soberanía el orden jurídico-político de la cristiandad medieval
JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTÚ

la obtención de regalías que les permitie-
ran alcanzar ventajas respecto del resto de 
las autoridades sociales, políticas y religio-
sas. 67 Eventualmente lograron sus objeti-
vos durante los siglos XV y XVIII, al hacerse 
con las facultades necesarias para enfren-
tar y vencer al resto de las instituciones con 
las que se habían visto forzadas a compartir 
la arena pública, marcando el fin de la Chris-
tianitas y el inicio del Estado moderno.

9.	 CONCLUSIÓN

La Christianitas surgió como res-
puesta a las necesidades generadas por 
un momento de crisis no tan diferente del 
que se está desarrollando en la actualidad, 
retomando elementos del pensamiento 
grecorromano, pero con aportaciones 
judeocristianas y germánicas, las cuales, 
unidas a las circunstancias, permitieron la 
aparición de todo un sistema de organiza-
ción centrado en lo jurídico y lo religioso, en 
el que la política no tenía, al menos al inicio, 
un lugar preponderante. 

El sistema de pesos y contrapesos que 
se configuró permitió el florecimiento de 
una civilización a la altura de todas las ante-
riores; con la característica fundamental de 
la levedad del poder político y de la inexis-
tencia de una soberanía política.

Frente a las dificultades contemporáneas 
es importante volver la vista nuevamente al 

67	 Cfr. Clavero, Bartolomé, op. cit. passim

pasado para pensar más allá de nuestros 
paradigmas políticos en busca de modelos 
que puedan inspirar los modelos y sistemas 
del futuro.

BIBLIOGRAFÍA

FUKUYAMA, Francis, The End of History and the 
Last Man, Riverside, Free Press, 2006.

BAUMAN, Zygmunt, Modernidad líquida, 
México, D.F., Fondo de Cultura Económica, 
2015.

HAN, Byung-Chul, La sociedad de la 
transparencia, 1st eda. ed., Barcelona, Herder, 
Editorial S.A, 2013, Pensamiento Herder Ser.

HAN, Byung-Chul, Sobre el poder, Herder 
Editorial, 2017.

HAN, Byung-Chul, Psicopolítica: neoliberalismo 
y nuevas técnicas de poder, 2.a edicióna. ed., 
Barcelona, Herder, 2021.

HAN, Byung-Chul, La expulsión de lo distinto: 
percepción y comunicación en la sociedad 
actual, 2a edicióna. ed., Barcelona, Herder, 
2022.

PENDÁS, Benigno, Soberanía: el eterno retorno 
de Juan Bodino, 2020.

SÁENZ, Alfredo, La Cristiandad y su 
Cosmovisión, Editorial APC, 2012.

HUBEÑAK, Florencio, Christianitas ¿un vocablo 
o un período histórico?, 2009, t. t.60.

CROSSMAN, R. H. S., Biografía del Estado 
Moderno, Fondo de Cultura Económica, 2011.

PIRENNE, Henri, Historia de Europa Desde 
las invasiones hasta el siglo XVI, Fondo de 
Cultura Económica, 2018.



ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

Política sin soberanía el orden jurídico-político de la cristiandad medieval � 215
JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTÚ

PIRENNE, Henri, Historia económica y social de 
la Edad Media, Fondo de Cultura Económica, 
1980.

SABINE, George H., Historia de la teoría política, 
Fondo de Cultura Económica, 1994.

PERNOUD, Regine, Para acabar con la Edad 
Media, José J. De Olañeta Editor, 2010.

CLAVERO, Bartolomé, Historia de derecho: 
derecho común, 1a. eda. ed., Salamanca, 
España, Ediciones Universidad de 
Salamanca, 1994, Manuales universitarios.

GROSSI, Paolo, El orden jurídico medieval, 
Marcial Pons, 1996.

AYALA MARTÍNEZ, Jorge Manuel, El Derecho 
natural antiguo y medieval, 2003.

MARTÍNEZ MARTÍNEZ, Faustino, Ecos 
cronísticos del Rey-Juez medieval, 2010.

FLÓREZ, Gloria Cristina, De la sociedad feudal 
a la génesis del estado moderno en Europa 
occidental, 1999, t. t.6.

JOUVENEL, Bertrand de, Sobre el Poder: historia 
natural de su crecimiento, Madrid, Unión, 
1998.

AYUSO TORRES, Miguel, ¿Después del Leviatán? 
Sobre el Estado y su signo, Universidad 
Autónoma de Guadalajara, 2006.

MARONGIU, Antonio, Un momento típico de la 
Monarquía medieval el Rey juez, 1953.

MITRE FERNÁNDEZ, Emilio IGLESIA DUARTE, 
José Ignacio DE LA, La implantación del 
cristianismo en una Europa en transición (c. 
380 - c. 843), Instituto de Estudios Riojanos, 
1997.

ALÁEZ SERRANO, Florentino, Teoría medieval 
del símbolo, 2018.

MITRE FERNÁNDEZ, Emilio, La muerte vencida: 
imágenes e historia en el Occidente Medieval 

(1200 - 1348), 1.a eda. ed., Madrid, Ed. 
Encuentro, 1988, Libros de bolsillo.

UDINA, Josep Manuel ROCHE ARNAS, Pedro, 
De Gelasio (I) a Gelasio (II), o de Iglesia 
mendigo a Iglesia príncipe, Editorial Centro de 
Estudios Ramón Areces, 2010.

GRZYMALA-BUSSE, Anna, Tilly Goes to 
Church: The Religious and Medieval Roots of 
European State Fragmentation, Cambridge 
University Press (CUP), 2024, t. t.118.


