mmmm,

i

POLITICA SIN SOBERANIA EL
ORDEN JURIDICO-POLITICO DE LA
CRISTIANDAD MEDIEVAL

JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTU'
https://orcid.org/0009-0001-5943-9443

SUMARIO: I. Introduccién. Il. La
christianitas. lll. El feudalismo. IV. La ley
universal (ius commune). V. La comunidad
universal (corpus christianum). VI. El
emperador universal. VII. La iglesia
universal. VIII. Levedad del poder politico.
IX. Conclusion. X. Bibliografia.

Resumen

El articulo ofrece una revision sintética del
orden juridico y politico de la Christianitas
medieval (siglos Xl aXV) a partir de seis cate-
gorias: Feudalismo, Ley universal (ius com-
mune y costumbre), Comunidad universal
(corpus christianum), Emperador universal,
Iglesia universal y Levedad del poder poli-
tico. Se muestra como estas dimensiones
articularon una pluralidad de potestades,
competencias superpuestas y remedios
jurisdiccionales que permitieron coordinar
y resolver conflictos sin un centro soberano
unico. Con base en esta reconstruccion, el

1 Profesor de tiempo complete en la Facultad de
Derecho de la Universidad Anahuac Querétaro.

trabajo contrasta dicha configuracién con
el modelo soberanista vigente, definido por
concentraciéon normativa y monopolio de
la coaccioén, a fin de abrir un marco com-
parativo y extraer lecciones preliminares
utiles para nuevas propuestas de organi-
zacion politica. El objetivo es ofrecer crite-
rios descriptivos y analiticos para aportar al
debate contemporaneo en torno al modelo
estatista.

Palabras clave: Cristiandad medieval; Feu-
dalismo; lus commune; Iglesia; Soberania.

Abstract

The article offers a concise review of the
legal and political order of medieval Chris-
tianitas (eleventh to fifteenth centuries)
through six categories: Feudalism, Universal
Law (ius commune and custom), Universal
Community (corpus christianum), Universal
Emperor, Universal Church, and the Light-
ness of Political Power. It shows how these
dimensions articulated a plurality of powers,
overlapping competences, and jurisdictio-
nal remedies that enabled coordination and
conflict resolution without a single sove-
reign center. On this basis, the article con-
trasts that configuration with the prevailing
sovereign model, defined by normative

ISSN: 3061-8533 // ANOVIII/N°. 8 / NOVIEMBRE 2025 // El CONSTITUYENTE



200

Politica sin soberania el orden juridico-politico de la cristiandad medieval

concentration and a monopoly of coercion,
to open a comparative framework and draw
preliminary lessons useful for new propo-
sals of political organization. The aim is to
offer descriptive and analytical criteria that
contribute to the contemporary debate on
the statist model.

Keywords: Medieval Christendom; Feuda-
lism; lus commune; Church; Sovereignty.

1. INTRODUCCION

En plena tercera década del siglo XXI se
muestran lo equivocadas que fueron las
previsiones formuladas a finales del siglo
XX por autores como Francis Fukuyama,
quien auguraba una nueva época de homo-
geneidad politica tras el triunfo de la demo-
cracia como sistema politico?.

A pesar de esto, lo Unico que parece
cierto en el siglo XXI es que nada lo es,
desde que Bauman describio el concepto
de la “modernidad liquida” en el afio 20003,
el término ha sido utilizado para describir
una gran cantidad de fendmenos propios
de nuestra época, en la que todo fluye sin
que parezca encontrarse un asidero. Por su
parte otro de los grandes autores contem-
poraneos, Byung Chul Han, ha dedicado su
obra al estudio de las distintas facetas de

2 Cfr. Fukuyama, Francis, The End of History and the
Last Man, Riverside, Free Press, 2006, passim.

3 Cfr. Bauman, Zygmunt, Modernidad liquida, México,
D.F., Fondo de Cultura Econémica, 2015, passim.

JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTU

nuestra sociedad en crisis, llegando a diag-
nésticos poco halagadores.*

Resulta pues innegable que el contexto
actual es de crisis profunda, la cual —
como no podria ser de otra manera—
impacta directamente a la politica. Aunque
el Estado moderno no se muestra tan
sélido como tedricamente se plantea, lo
cierto es que esta lejos de desaparecer —
tal como lo demuestran ejemplos como
Rusia, China y Estados Unidos, aunque en
la propia regién de Centro y Sudamérica, asi
como en otros paises de Europa no faltan
ejemplos de estados fuertes o en procesos
de fortalecimiento— mientras no se pueda
pensar en un modelo politico que no esté
construido sobre la idea de soberania.’

Resulta particularmente util el estudio de
la historia, pues en esta se descubre que
la soberania no es, ni ha sido, siempre el
paradigma politico. Se vuelve fundamental
en este momento de transicion de época
mirar al pasado e identificar las pautas para
una conformacién politica mas alla de la
soberania. La ultima forma de organizacién
politica no soberanista en el mundo europeo
occidental fue la Christianitas —conocida
también indistintamente como “Cristiandad
Medieval” o “Cristiandad”— y que en el

4 Cfr. Han, Byung-Chul, La expulsion de lo distinto:
percepcion y comunicacion en la sociedad actual, 22.
ed., Barcelona, Herder, 2022, passim.

5 Al respecto del papel fundamental de la soberania
en el Estado moderno Cfr. Pendas Garcia, Benigno,
“Soberania: el eterno retorno de Juan Bodino”, Revista
de las Cortes Generales, nim 109, 2020, pp. 105-124.

EI CONSTITUYENTE // ISSN: 3061-8533 // ANO VIII/N°.8 / NOVIEMBRE 2025



Politica sin soberania el orden juridico-politico de la cristiandad medieval

201

JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTU

presente describiremos de manera sucinta,
con el fin de aportar un punto de partida
para la reflexién y propuesta de sistemas
post-estatales.

2. LA CHRISTIANITAS

El término Christianitas fue utilizado en un
inicio para referirse genéricamente al con-
junto de la “doctrina cristiana”, asi como al
hecho mismo de ser cristiano. Sera el papa
Juan VIII (820 a 882), a finales del siglo IX
—ante la necesidad de hacer frente a los
peligros darabes y paganos— el primero
en utilizarlo para referirse a la conciencia
comun de los reinos cristianos.®

Los pontifices sucesivos no dudaron en
desarrollar la idea de la Cristiandad como
una comunidad temporal y politica. Algunos
de los principales aportes fueron realizados
por Gregorio VII (1020 a 1085), Urbano I
(1042 a 1099) e Inocencio lll (1161 a 1216)
quienes configuraron, con sus declaracio-
nes y acciones, la Christianitas como una
comunidad politica.’”

Asi pues, la Christianitas buscaba la uni-
dad de los territorios cristianos bajo la
doctrina cristiana y la subordinacion al
emperador y al papa. Este sistema estaba

6 Cfr.Sdenz, Alfredo, La Cristiandady suCosmovision,
Editorial APC, 2012, passim.

7 Cfr. Hubenak, Florencio, “Christianitas ¢un voca-
blo o un periodo histérico?”, Helmantica: Revista de
Filologia Clasica y Hebrea, t.60, nim. 181, 2009, pp.
103-138.

dirigido al perfeccionamiento de las comu-
nidades y de los individuos, con el fin tras-
cendental de alcanzar la santidad.

Como todo modelo politico, los ideales
de la Christianitas nunca fueron alcanza-
dos por completo, su actualizacién variaba
durante el tiempoYy el lugar en concreto, aun-
gue sus ideas permearon en el orden social
y politico de la época hasta bien entrado el
siglo XV, cuando surgio el modelo estatista
soberanista conocido hasta la actualidad.

Lo particular de la Christianitas fue la
conjugacién de un sistema que era a la vez
diversoy organico, en el que los distintos ele-
mentos se vinculaban e hibridaban de dis-
tintas formas, pero siempre manteniendo la
cohesion y un marco comun de referencia.
Esto solamente puede entenderse gracias
a la falta de una autoridad centralizadora
y todo poderosa, producto de la particular
conformacion del sistema feudal.

3. EL FEUDALISMO

Es imposible comprender la forma politica
de la Christianitas sin el vinculo vital que
relacionaba a los hombres y mujeres (de
cualquier clase social) con la tierra en la que
habian nacido, pues en este se cimentaba
toda la existencia.’ Y este vinculo no es

8 Cfr. Saenz, Alfredo, op. cit., pp. 8y 9.
9 Cfr. Crossman, R. H. S, Biografia del Estado
Moderno, Fondo de Cultura Econémica, 2011, passim.

ISSN: 3061-8533 // ANOVIII/N°. 8 / NOVIEMBRE 2025 // El CONSTITUYENTE



202

Politica sin soberania el orden juridico-politico de la cristiandad medieval

concebible sin la caida del Imperio romano
de Occidente y las posteriores invasiones
germanas, drabes y nordicas que asolaron
a Europa durante los siglos siguientes.'

La desapariciéon del Imperio y su poder
para mantener la paz y la seguridad provo-
caron un desconcierto generalizado y una
revalorizacién de la tierra de agricultura
frente al comercio, que debido a la inseguri-
dad tuvo que detenerse." La falta de comu-
nicaciones rapidas y seguras, descentralizo
el poder, dejandolo en manos de los caci-
ques locales. Estos Ultimos se consagraron
como los defensores de la tierra y de sus
habitantes, ofreciendo proteccién a cam-
bio de recursos y servicios, quedando esta
relacién formalizada juridica y sacramen-
talmente.'? El sistema feudal surgié como
una expresion de la economia agricola de
subsistencia.”®

Se puede sefialar que el feudalismo es
fundamentalmente una relacién de hombre
a hombre, que se construye sobre la fide-
lidad mutua, y que da seguridad a ambas
partes. Al vasallo se le da seguridad de la
proteccion y al sefior la de subsistencia,

10 Cfr. Pirenne, Henri, Historia de Europa Desde las
invasiones hasta el siglo XVI, trad. de Juan José
Domenchina, México, Fondo de Cultura Econémica,
2018. Cap. I.

1 Cfr. Pirenne, Henri, Historia econdmica y social de
la Edad Media, Fondo de Cultura Econémica, 1980,
passim.

12 Cfr. Sabine, George H., Historia de la teoria politica,
Fondo de Cultura Econémica, 1994, pp. 180- 184.

13 Cfr. Crossman, R. H. S., op. cit., p. 22.

JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTU

creandose un sistema de colaboracién en
el que se enlazan derechos y obligaciones
reciprocas que alcanza a toda la sociedad.

La sociedad feudal dependia para su
estabilidad de la paz y el bienestar de los
feudos, asi como de la descentralizacion
politica que permitiera la coexistencia de
distintas autoridades politicas y sociales.”®
Elemento toral para asegurar esto era el
derecho, comprendido este como costum-
bre y tradicion, cuya pertinencia protegia y
aseguraba las particularidades y libertades
de cada comunidad.'®

El sistema feudal, como se adelantd,
se extendia a todos los rincones y niveles
de la sociedad, ligando sefiores con vasa-
llos hasta llegar a los reyes y al emperador,
sometiéndolos a todos al derecho y a la reli-
gion.”” Formandose asi una sociedad jerar-
quizada y unificada a pesar, o debido, a su
diversidad.

El sistema surgido durante los prime-
ros siglos de la Christianitas sufri6 cam-
bios a partir de los siglos Xl y Xl debido
a una serie de mutaciones que modifica-
ron la composicion social y el balance de
poderes en favor de los monarcas. A pesar
de esto, la inercia social y religiosa —asi

14 Cfr. Pernoud, Regine, Para acabar con la Edad
Media, José J. De Olafieta Editor, 2010.

15 Cfr. Crossman, R. H. S,, op. cit., p. 23.
16 Cfr. Idem.
17 Cfr. Ibidem, p. 22.

EI CONSTITUYENTE // ISSN: 3061-8533 // ANO VIII/N°.8 / NOVIEMBRE 2025



Politica sin soberania el orden juridico-politico de la cristiandad medieval

203

JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTU

como la tradicién juridica, lograron mante-
ner— al menos por un par de siglos mas, al
sistema.'®

El feudalismo era a la vez fundamento
y expresion de una sociedad construida
sobre la propiedad agricola y los lazos de
fidelidad personal enmarcados en un sdlido
contexto juridico y religioso que se susten-
taba en cuatro pilares: la Ley, la Comunidad,
el Emperadory la Iglesia universales.

4. LA LEY UNIVERSAL (IUS
COMMUNE)

El primer pilar sobre el que se construia la
Christianitas era la creencia en la existen-
cia de una Ley universal que expresaba del
orden divino del mundo, y estructuraba toda
la realidad, desde la naturaleza fisica hasta
las esferas metafisicas. Asi pues, el dere-
cho no era el producto arbitrario de un hom-
bre fuerte o de una asamblea, sino el orden
divino del mundo y de la sociedad, dis-
puesto para ser descubierto por los hom-
bres y adoptado para su beneficio.”

Paolo Grossi sefiala que la Cristiandad
se caracterizaba por su profunda juridici-
dad y su constitucién apegada a los valo-
res cristianos que constituian un ordo

18 Cfr. Clavero, Bartolomé, Historia de derecho:
derecho comun, Salamanca, Espafa, Ediciones
Universidad de Salamanca, 1994, Manuales
universitarios.

19 Cfr. Sabine, George H., op. cit., pp. 173y 174.

iuris.?° Este ordo implica la sistematizacion
y jerarquizacién de una multiplicidad de
ordenamientos juridicos emitidos por
autoridades de diversa naturaleza.?’

En la Christianitas, cada corporacion y
comunidad debia regularse a si misma, y
debido a que sus miembros formaban parte
de muchas otras, se creaba un entramado
en el cual las normas se traslapaban y
entrecruzaban. Fruto de esta compleja red
de ordenamientos la Christianitas rechazaba
la centralizacion legislativa y optaba por la
armonizacién y vertebracion, asegurando
la proteccion de las corporaciones y los
individuos que las conformaban. Por esta
razén es que la sociedad medieval puede
calificarse como “juridica”, pues todos
sus miembros entran en contacto con el
derecho y participan activamente en su
creacion y modificacion.??

Cada parte de este ordo iuris, era
autonémico y no independiente, creado
para aplicarse en conjunto con los demas,
por lo que era necesaria la aplicacién
de todos los ordenes juridicos para que
el sistema funcionara.?® La validez del
derecho no recaia en la voluntad de sus
miembros, sino en su concordancia con

20 Cfr. Grossi, Paolo, El orden juridico medieval,
Marcial Pons, 1996.

21 Cfr. Ayala Martinez, Jorge Manuel, El Derecho natu-
ral antiguo y medieval, 2003, pp. 377-386.

22 Cfr. Martinez Martinez, Faustino, Ecos cronisticos
del Rey-Juez medieval, 2010, pp. 303-356.

23 Cfr. Ibidem, p. 310.

ISSN: 3061-8533 // ANOVIII/N°. 8 / NOVIEMBRE 2025 // El CONSTITUYENTE



204

Politica sin soberania el orden juridico-politico de la cristiandad medieval

el orden divino. El derecho pertenecia a
toda la comunidad y se creaba mediante la
costumbre, pues esta era la expresion de su
racionalidad, descubriendo y viviéndola de
forma colectiva.?*

El control del rey sobre el derecho se
veia fuertemente limitado por el entramado
juridico, social y politico que lo rodeaba.?
Aunado a esto, las expectativas sociales
obligaban a que sus esfuerzos y energias
se enfocaran en la labor de gobierno y en
la imparticion de justicia; al tiempo que las
luchas con lalglesia, las corporacionesy los
sefiores feudales le obligaban a la continua
defensa de sus atribuciones, so pena de
perderlas. Por esta razon la mayor parte de
las dreas juridicas le resultaban indiferentes
o inalcanzables.?

Esta incapacidad regia para centralizar
el derecho le dio a este una libertad de
desarrollo como en pocas ocasiones de
la historia. En principio las instituciones
juridicas, las normas y los convenios
respondian a las exigencias y necesidades
de todos los estamentos, no solo de los
superiores detentadores del poder politico
o econémico?’

24 Cfr. Crossman, R. H. S,, op. cit., p. 24.

25 A pesar del reconocimiento que hace el ius com-
mune a la facultad legislativa de tipo “romano” de
emperadores y reyes. Cfr. Clavero, Bartolomé, op. cit.,
p.48a 50.

26 Cfr. Grossi, Paolo, op. cit., p. 69.

27 Cfr. Ibidem, p. 70y 71.

JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTU

Aunque los reyes contaban con la
facultad de emitir leyes, las cuales no
fueron necesariamente escasas, estas se
encontraban muy limitadas en cuanto a su
objeto y sus ambiciones —pues requerian
sustentarse en la doctrina, las tradiciones
y en las costumbres sobre las que no se
tenia control-.2 Las leyes regias fueron,
por lo tanto, una expresion menor de toda la
riqueza juridica de la época.?®

En la Christianitas, la lex y el ius se
consideraban profundamente vinculadas,
aunque no identificadas como en la
moderna concepcién reduccién del derecho
limitado a la ley. No existia la separacion
entre costumbre y ley que la modernidad ha
impuesto en la actualidad, para el hombre
medieval esta divisién era impensable.®°
Se esperaba que los reyes se limitaran a
hacer explicito el orden social que les era
encomendado proteger, por lo que la ley no
era mas que el medio para asegurar dicho
fin. El rey se convirtié en el intérprete por
excelencia del ordo iuris, y su iurisdictio se
circunscribi6 a esta funcion.®’

El origen consuetudinario del derecho
fue el punto de union entre el orden politico
y el orden social durante la Cristiandad,
y el fundamento sobre el que el resto del

28 Cfr. Clavero, Bartolomé, op. cit., pp. 50y 51.

29 Cfr. Martinez Martinez, Faustino, op. cit., pp. 319 y
320.

30 Cfr. Grossi, Paolo, op. cit., p. 103.

31 Cfr. Martinez Martinez, Faustino, op. cit., pp. 319 y
321.

EI CONSTITUYENTE // ISSN: 3061-8533 // ANO VIII/N°.8 / NOVIEMBRE 2025



Politica sin soberania el orden juridico-politico de la cristiandad medieval

205

JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTU

sistema se construyd. Solo si se entiende
al mundo como producto de un intelecto y
una voluntad divina tiene sentido la visién
trascendental enfocada en la salvacion del
hombre y la ordenacidon de su existencia
conforme a los valores cristianos. Frente
a la centralizacion juridica y la reduccion
del derecho a la ley —propias del Estado
moderno— la Christianitas proponia un
sistema centrado en las comunidades y
sus necesidades. Estas comunidades,
siguiendo el orden divino, no eran entes
aislados y enfrentados, sino partes de una
gran Comunidad universal.

5. LA COMUNIDAD UNIVERSAL
(CORPUS CHRISTIANUM)

Para entender el pilar de la Comunidad uni-
versal de la Christianitas, es fundamental
recordar que, derivado de los cambios poli-
ticos y sociales que siguieron a la caida del
Imperio romano, el individuo cedi6 su lugar
al grupo como elemento central del orde-
namiento. La inseguridad llevé al hombre a
centrarse en aquello que podia permitir su
subsistencia: la tierra, que daba alimento y
raigambre, y las comunidades, que daban
identidad y proteccion.®?

De tal manera que el individuo no
podia ser pensado en aislamiento, sino

inserto en una gran cantidad de relaciones

32 Cfr. Grossi, Paolo, op. cit., p. 90.

interconectadas que lo absorbian a él y al
resto de sus congéneres. Estas relaciones
lo hacian parte de un grupo, el cual, “tiene el
valor de la pulchritudo, de la belleza, belleza
que reside, totalmente, en el orden que
armoniza y compone en unidad”3. El grupo
no sélo era capaz de hacer cosas grandes
y bellas, sino que era en si mismo una
cosa bella en la medida en la que estaba
correctamente ordenado y armonizado con
el resto de la sociedad.

Las comunidades intermedias se
convirtieron en cimiento y estructura de la
Christianitas, acogiendo a los hombres en
su seno, guiando sus fuerzas hacia fines
comunes y defendiéndolos del poder. Y
estos esfuerzos comunes se dirigian a lo
trascendente, la blusqueda de Dios y del
orden que existia en el universo, con lo
que se esperaba alcanzar la belleza y la
perfeccién deseadas por el Creador para su
creacion.

Las comunidades se conformaban por
las relaciones entre las individualidades y
no sobre las individualidades en si mismas.
La individualidad sé6lo se consideraba en
la medida en la que se ordenara con la de
los demas y con el cosmos.3* Derivado de
esto la comunidad se consagraba como
protectora, garante y mediadora entre
los hombres y el poder politico, asi como
comunicadora del hombre con Dios y con

33 |bidem, p. 93.
34 Cfr. Ibidem, p. 99.

ISSN: 3061-8533 // ANOVIII/N°. 8 / NOVIEMBRE 2025 // El CONSTITUYENTE



206

Politica sin soberania el orden juridico-politico de la cristiandad medieval

su Gracia, adquiriendo una dimensién
sacramental en si misma.®®

La preferencia de la comunidad sobre
la individualidad fue una consecuencia
I6gica del feudalismo y de la Ley universal,
compaginando una realidad que se
mostraba descentralizada y cambiante, con
el ideal de un orden universal y atemporal.
Este sistema requeria de una autoridad
temporal capaz de unificar, vertebrar y
mediar entre las diversas comunidades y
niveles de gobierno, asegurando a su vez el
cumplimiento de las normas divinas, pero
sin aplastar las diferencias y los diversos
espacios de accion de los grupos inferiores.

Para satisfacer esta necesidad, la
Christianitas retomo la figura del Emperador,
adaptandolo —en otras palabras, privandolo
de una gran cantidad de sus facultades y
caracteristicas romanas— al nuevo sistema
politicoy social con el objeto de unificaralos
reinos bajo su sabio gobierno y direccion.

6. EL EMPERADOR UNIVERSAL

El 25 de diciembre del afio 800 la Igle-
sia catélica —con el papa Ledn lll al frente—
coronaba al rey franco Carlomagno como
emperador del Sacro Imperio Romano en
la ciudad de Roma, dando nacimiento a uno

35 Cfr. Ibidem, p. 125.

JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTU

de los pilares de la Cristiandad Medieval: el
emperador.3¢

El fundamento de esta figura se encuen-
tra en el otrora descrito sistema feudal, el
cual no se circunscribia exclusivamente a
los campesinos y sefiores feudales, sino
gue se extendia en direccion vertical hasta
alcanzar al rey, quien se podria identificar
como un sefior de sefiores, y bajo el cual se
agrupaban decenas de feudos en lo que se
denominaba reino; al que el rey estaba obli-
gado a proteger y gobernar, con el auxilio de
los sefiores feudales y bajo las directrices
marcadas por la Iglesia.®’

Con el paso del tiempo no resultd
extrafio que diversos reinos se consolidaran
bajo el mando de algunos reyes, lo que
aumentaba su poder y prestigio, asi como
sus obligaciones. En esta situacion se
encontraba Carlomagno a finales del siglo
VIl y principios del siglo IX tras una serie
de campafias militares en contra de drabes
y paganos (asi como de otros cristianos)
que lo llevaron a consolidar una cantidad
considerable de territorio y a evocar la figura
del desaparecido emperador romano.

36 Lalglesia propugnaba por la renovacion del antiguo
Imperio romano como autoridad politica suprema,
aunque con criterios cambiantes sobre si este debia
situarse a un lado, o por debajo, de ella. La renovacién
no podia proceder de la linea bizantina, toda vez que
esta se encontraba fuera de la Iglesia catdlica. Cfr.
Clavero, Bartolomé, op. cit., p. 31.

37 Cfr. Flérez, Gloria Cristina, De la sociedad feudal a
la génesis del estado moderno en Europa occidental,
1999, 1.6, pp. 113-122.

EI CONSTITUYENTE // ISSN: 3061-8533 // ANO VIII/N°.8 / NOVIEMBRE 2025



Politica sin soberania el orden juridico-politico de la cristiandad medieval

207

JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTU

La coronacién de Carlomagno ligaba de
forma indefectible su poder temporal con
el espiritual, sometiendo su legitimidad a
los mandatos de la Iglesia y su sujecion a
la Ley universal expresada en los diversos
ordenamientos juridicos.®

A pesar de los ecos al Imperio romano,
la realidad de la Christianitas implicaba que
este nuevo emperador solamente podia
parecerse en nombre a su predecesor,
debido a su incapacidad factica y juridica
para centralizar el poder de la misma forma
en la que lo habian logrado sus antecesores
latinos. Aunado a esto, las autoridades
inferiores —acostumbradas por siglos a no
tener otro superior, salvo tal vez que la Iglesia
en material moral— no dudaron desde el
inicio en reclamar el respeto al derechoy a
las tradiciones, fungiendo estas como freno
a las pretensiones imperialistas.

Estas limitaciones obligaron al primer
imperio del medioevo a adecuarse a las
condiciones vigentes. A pesar de sus
esfuerzos por formar una burocracia que
permitiera el control sobre los sefiores
feudales y los reyes, la realidad lo obligé a
mantener la estructura vigente agregando
en el pinaculo la figura del emperador como
un sefior de reyes, pero poco mas.*’

38 Cfr. Sdenz, Alfredo, op. cit., p. 18.

39 Cfr. Pirenne, Henri, Historia econdmica y social de
la Edad Media, pp. 60 a 70.

De tal forma que el emperador no era
mas que un administrador de poderes y un
mediador de conflictos. Su poder directo
se limitaba unicamente a los feudos vy
los sefiores que le habian jurado lealtad,
quedando el resto de la Cristiandad ligada
Gnicamente de iure a é1.4°

Finalmente quedaba constituida Ia
jerarquia ideal de la Christianitas que
estuvo vigente en el ideario popular hasta
bien entrado el siglo XVI, a partir del cual
la figura del emperador perdi6 relevancia
hasta su desaparicion definitiva en 1806.
En este modelo el emperador se ubicaba
en la cuspide, debajo de él se encontraban
los reyes —poco numerosos y que en teoria
le debian lealtad— seguidos por cientos de
condes y duques, cerrando en la base, los
vasallos que mantenian las tierras y que
proveian de sustento a la comunidad.

Los reyes, y por extension el emperador,
se concebian entonces como autoridades
al servicio de la comunidad, designados
por ella —el cargo de emperador dependia
de un colegio electoral para beneficio o
desgracia de la institucion— y legitimados
por la Iglesia.

Es este doble fundamento el que limitaba
a los reyes y emperadores. Los sefiores
feudales e incluso lo vasallos inferiores

40 Cfr. Jouvenel, Bertrand de, Sobre el Poder: histo-
ria natural de su crecimiento, Madrid, Unién, 1998,
passim.

ISSN: 3061-8533 // ANOVIII/N°. 8 / NOVIEMBRE 2025 // El CONSTITUYENTE



208

Politica sin soberania el orden juridico-politico de la cristiandad medieval

podian aducir las leyes, tradiciones vy
costumbres en su defensa frente a las
autoridades; al tiempo que la Iglesia —
lejos de otorgar un poder absoluto como el
moderno “derecho divino"— les recordaba
constantemente que su nombramiento
acarreaba una “grave responsabilidad
asumida por el gobernante de un pueblo,
al cual en cierto modo Dios habia no sélo
elegido sino también ungido como su
vicario en el orden temporal™, y que por lo
tanto estaba sujeto al cumplimiento de los
mandamientos y la obediencia a la moral
cristiana.*?

Mediante estas limitaciones la funcion
del rey se circunscribia a dos ambitos:
la labor de gobierno y la imparticién de
justicia. La primera entendida como
mantener el funcionamiento normal de
la comunidad a través de las normas y
la costumbre®3, la segunda como hacer
justicia a los derechos de Dios y a los de los
hombres.** El rey se convirtid en princeps-
jiudex juzgador con autonomia frente a
otras autoridades y superior a los subditos,
con un condensado de poderes que, sin
embargo, no se consideraban un peligro
para el delicado equilibrio del sistema*

41 Sdenz, Alfredo, op. cit., p. 101.

42 Cfr. Ayuso Torres, Miguel, ;Después del Leviatan?
Sobre el Estado y su signo, Universidad Auténoma de
Guadalajara, 2006, passim.

43 Cfr. Sabine, George H., op. cit., p. 176 a 178.

44 Cfr. Marongiu, Antonio, Un momento tipico de la
Monarquia medieval el Rey juez, 1953, p. p.677-715.

45 Cfr. Grossi, Paolo, op. cit., p. 141.

JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTU

debido a su incapacidad de crear el derecho
que estaba obligado a aplicar.

Asi pues, aunque al monarca le
correspondia el gobernar e impartir justicia,
no por ello tenia un poder irrestricto
en dichos ambitos. Fuera de esas dos
materias su autoridad era ain mas limitada,
pues estaba contenia por el complejisimo
entramado de instituciones y corporaciones
de las que los individuos formaban
parte.’ Aunado a esto, el sistema de
vinculos personales aseguraba que no
existieran poderes anénimos, a diferencia
del estatismo moderno, lo que permitia
gue cada accién se identificara con un
responsable al que se hacia rendir cuentas.
Este sistema de control desincentivaba,
hasta cierto punto, los actos contrarios al
derechoy a la moral.*®

Conforme al pensamiento medieval
se podian identificar cuatro limitaciones
al poder regio durante el medioevo: las
religiosas, las éticas, las politicas y las
juridicas. Estas no se limitaban, como
sucede con las leyes y constituciones
modernas, a normas autoimpuestas cuya
obligatoriedad esta constantemente puesta
en duda, sino que eran verdaderos frenos
y contrapesos impuestos por los diversos

46 Cfr. Sabine, George H., op. cit., pp. 173y 174.
47 Cfr. Marongiu, Antonio, op. cit., p. 692.
48 Cfr. Ibidem, pp. 709 a 712.

EI CONSTITUYENTE // ISSN: 3061-8533 // ANO VIII/N°.8 / NOVIEMBRE 2025



Politica sin soberania el orden juridico-politico de la cristiandad medieval

209

JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTU

actores sociales, y cuya violacién acarreaba
castigos divinos y humanos.*°

En el modelo ideal de la Christianitas el
emperador regia sabiamente la totalidad de
la Europa cristiana al servicio de la Iglesia
y de las comunidades. Sin embargo, esta
anhelada unidad nunca fue alcanzada —
probablemente en beneficio del propio
sistema— ya que la figura del emperador
del Sacro Imperio Romano Germanico era
mas formal que efectiva, y su poder rara vez
lleg6 a extenderse mas alla de los territorios
germanicos.

Si bien la realidad se mostraba muy dife-
rente del modelo, es innegable la vigencia
de la figura del rey cristiano, y de las aspira-
ciones contenidas en él en el en toda la cul-
tura y sociedad medieval, sin importar si los
territorios se encontraban efectivamente
bajo el poder del emperador o no. Para el
hombre medieval la existencia y suprema-
cia del emperador no se ponian en tela de
juicio, aunque su legitimidad, asi como la de
los reyes y sefiores, se encontraba supedi-
tada al cumplimiento de la Voluntad Divina'y
la de su representante en la tierra: la Iglesia
universal y su cabeza, el papa.

7. LA IGLESIA UNIVERSAL

Con el Edicto de Tesaldnica, decretado por
Teodosio | en el 380 d.C., la Iglesia cato-
lica paso a convertirse en religion oficial del

49 Cfr. Ayuso Torres, Miguel, op. cit., p. 34.

Imperio romano. Libre ya de cualquier tipo
de restricciones, y con el prestigio y apoyo
gue el Imperio le otorgaba, su extension e
influencia crecieron de forma sorprendente.
Aunque dicha expansion continuo durante
toda la Alta Edad Media, extendiéndose en
las regiones mas apartadas hasta partedela
Baja Edad Media®” su presencia se encon-
tré lo suficientemente asentada como para
que, tras la caida del Imperio romano, esta
se convirtiera en la opcién mas légica para
llenar el vacio politico y social.

Frente a la hambruna, la violencia y la
desesperanza la Christianitas ofrecié a los
europeos la certeza de la contemplacién
de la realidad como imagen de la Verdad,
la Belleza y el Bien de la divinidad. Anali-
zar este mundo permitia decodificarlo para
captar el orden subyacente, asi como el
lugar que en el mismo ocupaba una huma-
nidad temerosa y revuelta. El insertarse
en el lugar correspondiente de la creacién
traeria paz y felicidad a la sociedad y a los
individuos, dandole sentido a la viday a la
muerte.> Esta cosmologia convirtié a la
Christianitas en una civilizacion centrada en
el gesto y el simbolo, creadora de liturgias
sacras o seculares, pero de cualquier modo
omnipresentes.>?

50 Un repaso historico al respecto de este tema es el
presentado en Mitre Fernandez, Emilio Iglesia Duarte,
José Ignacio de la, La implantacién del cristianismo
en una Europa en transicion (c. 380 - c. 843), Instituto
de Estudios Riojanos, 1997, pp.197-216.

51 Cfr. Grossi, Paolo, op. cit., p. 87.

52 Cfr. Saenz, Alfredo, op. cit., p. 34.

ISSN: 3061-8533 // ANOVIII/N°. 8 / NOVIEMBRE 2025 // El CONSTITUYENTE



210

Politica sin soberania el orden juridico-politico de la cristiandad medieval

Dicha forma de comprender la realidad
s6lo podria sostenerse sobre una institu-
cion que fuera capaz de guiar, desarrollar
y profundizar en los ideales trascendenta-
les y satisfacer las necesidades que estos
generaban en la poblacion. El nacleo de la
nueva civilizacién que surgié de las cenizas
de Roma fue la Iglesia y su doctrina, quienes
se posicionaron como guias y faros a través
de las dificultades y la incertidumbre. En
este contexto se explica porque los diversos
ambitos de la vida comunitaria se adecua-
ron y convirtieron en reflejos de la Iglesia,
asi como la hibridacion que hizo insepara-
bles la religion de la cultura.>®

En la Christianitas el catolicismo fue la
fuente del sistema politico, juridico y social
europeo, siendo la Iglesia la civilizadora
por excelencia. Esta concepcidn tenia una
poderosa implicaciéon socio-politica, pues
creaba en todos los habitantes —reyes,
nobles, campesinos y clérigos— un sustrato
comun de creencias, ensefianzas e ideales
que dotaban de estabilidad y confianza al
sistema; que se sumaba a las condiciones
de vinculacioén a la tierra y apego a las leyes,
regidas por las disposiciones divinas, que
convertia a todos por igual en ciudadanos
“de un pais religioso que abarcaba la totali-
dad del mundo occidental”.>*

Aunado a esto, el dogma cristiano posi-
cionaba a todos los fieles en un plano de

53 Cfr. Grossi, Paolo, op. cit., p. 121.
54 Crossman, R. H. S,, op. cit., p. 23.

JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTU

igualdad a nivel espiritual, pues sin impor-
tar la condicién y estatus social, todos se
encontraban de la misma forma frente a
Dios, para quien no existia diferencias ni
divisiones. El sustrato comun creado por
la fe, la lengua, la filosofia y la teologia, per-
mitia que cada individuo, independiente de
sus coordenadas sociales, pudiera expe-
rimentar y conocer a Dios en su vida. Ya
se tratara del emperador o del siervo mas
bajo —pasando por la nobleza, los guerre-
rosy los clérigos— el cristianismo no se per-
cibia como un elemento ajeno sino como
una sefia de identidad, reforzada por la pre-
sencia constante de la liturgia religiosa que
acompafiaba cada acontecimiento vital y
recordaba el lugar del hombre en el cosmos
y su vinculacién con la divinidad.®

Toda esta cosmologia se cristalizaba y
concluia en cuatro premisas fundamenta-
les: la primera que toda la existencia terrena
debia estar encaminada a la salvacién de las
almasy a la configuracion de las realidades
temporales conforme al modelo evangélico;
segunda, que la Iglesia se establecia como
la comunidad mas perfecta, al menos en
lo que a la Tierra compete, y como modelo
para las demas; tercera, que el papa, como
Pontifex Maximus y sucesor de Pedro, ejer-
cia comomanera sefior y maxima autoridad
espiritual en la Tierra, en representacion del
soberano absoluto que era Dios; y cuarta,
que las autoridades temporales —sefiores

55 Cfr. Aldez Serrano, Florentino, Teoria medieval del
simbolo, 2018, p. p.151-161.

EI CONSTITUYENTE // ISSN: 3061-8533 // ANO VIII/N°.8 / NOVIEMBRE 2025



Politica sin soberania el orden juridico-politico de la cristiandad medieval

21

JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTU

feudales, reyes y emperadores— estaban
llamados a servir al papadoy a laIglesia con
el fin de coadyuvar en la realizacién del plan
divino y la salvacion de las almas.>®

Asi la religién adquirié un caracter poli-
tico en la Cristiandad, cosa que, si bien oca-
sioné conflictos, nunca fue verdaderamente
cuestionado sino hasta el siglo XVIl'y XVIII
cuando la llustracién propuso la expulsién
de lareligion, y no solo su subordinacién, del
espacio politico, rompiendo con una forma
de pensamiento vigente desde los inicios de
la civilizacién humana.

Contrario a lo que se suele pensar, la Igle-
sia catdlica no condend lo fisico y corporeo
como producto de la maldad y el pecado
—a diferencia de diversas herejias— sino
que predic6 la belleza del mundo fisico
como producto de la voluntad divina y su
naturaleza como campo de batalla para la
salvacion de las almas, dado que en este se
decidia el destino futuro de las mismas®’,
esto sin dejar de recordar que el mundo
terrenal era un lugar de peregrinaje y por lo
tanto temporal.>®

Basada en el pensamiento clasico
grecolatino la Iglesia comprendié que el
hombre poseia una naturaleza politica que

56 Cfr. Crossman, R. H. S, op. cit., p. 24.

57 Cfr. Grossi, Paolo, op. cit., p. 124y 125.

58 Sobre la concepcion medieval cristiana de la vida,
la muerte y las postrimerias es imperdible el andlisis
de Emilio Mitre Cfr. Mitre Fernandez, Emilio, La muerte
vencida: imagenes e historia en el Occidente Medieval
(1200 - 1348), 1.a eda. ed., Madrid, Ed. Encuentro,
1988, Libros de bolsillo.

lo vinculaba a las demas personas, Dios y
los angeles incluidos, y que su salvacion
no podia reducirse a sus actos personales,
sino que requeria de la accion conjunta y
el servicio a los demas. La sacralizacién
de las comunidades respondia a la firme
conviccion de que la santidad no se podia
resolver de forma aislada sino mediante la
sociedad.>®

Derivado de esta certeza, la Iglesia no
condena ni desprecia, sino que acoge e
informa a la politica. Si bien, la superioridad
de la autoridad espiritual, derivada de la
trascendentalidad de la existencia terrenal,
seconsiderabaclara,evidenteyfueradetoda
duda; esto no implica de forma indefectible
que la autoridad temporal debia estar total
y absolutamente subordinada a ella. Dando
al César lo que era del César y a Dios lo que
era de Dios, la Christianitas reconocia que
ambos poderes, el espiritual y el temporal,
eran de naturaleza y atribuciones diversas,
por lo que debian mantenerse separados,
aunque vertebrados.®°

Aunque el ideal de la Christianitas parecia
muy claro, su ejecucion resulté en extremo
complicada —hasta qué punto algo se
podia considerar del César o de Dios fue
un motivo de amarga discusién a lo largo

59 Grossi, Paolo, op. cit., pp. 124y 125.

60 Sobre la evolucion de larelacion Iglesia y poder poli-
tico durante la Edad Media Cfr. Udina, Josep Manuel
Roche Arnas, Pedro, De Gelasio (I) a Gelasio (ll), o de
Iglesia mendigo a Iglesia principe, Editorial Centro de
Estudios Ramon Areces, 2010, pp.65-92.

ISSN: 3061-8533 // ANOVIII/N°. 8 / NOVIEMBRE 2025 // El CONSTITUYENTE



212

Politica sin soberania el orden juridico-politico de la cristiandad medieval

del medioevo— por lo que para delimitar
sus funciones, y en fiel cumplimiento del
espiritu juridico previamente sefialado, la
Iglesia establecié su propio sistema juridico,
denominado derecho candnico, con el que
esperaba no sélo regular su funcionamiento
ad intra, sino establecer claramente sus
atribuciones para el cuidado y bienestar
de las almas asi como protegerse de las
injerencias del poder politico

La imperatividad de este ejercicio quedo
ampliamente demostrada con el paso de
los siglos y los diferentes retos que se fue-
ron materializando: hacia adentro, por las
herejias, y hacia afuera por las incursiones
de los poderes seculares, muchas veces
ocultandose bajo supuesta protecciones y
reivindicaciones.®’

Con la Iglesia universal y el papado a
la cabeza se completaba la Christianitas:
Ley, Comunidad, Emperador e Iglesia. Una
comunidad vinculada por grandes idea-
les y alimentada por una misma fe, que,
sin embargo, permitia un amplisimo grado
de adaptacion y flexibilidad atendiendo a
las diferencias y particularidades. Este sis-
tema era a la vez fundamento y fruto de una
caracteristica Unica: la levedad del poder
politico.

61 Cfr. Grossi, Paolo, op. cit., p. 126.

JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTU

8. LEVEDAD DEL PODER
POLITICO

La muerte de Roma dejé un vacio en el
mundo europeo como no se habia conocido
previamente, debido al nivel de centraliza-
ciony la extension alcanzados en sus siglos
de historia. Donde otrora se imponia la
voluntad de un Imperio, con su aparato mili-
tar y burocratico; ahora, por necesidad, las
comunidades se alzaban en defensa propia.

De este contexto surgio la caracteristica
fundamental de la Christianitas, en clara
contraposicion a la soberania moderna y al
Imperium romano: su desinterés e incapaci-
dad para colmar en su totalidad el espacio
dejado por el Imperio romano®? Es inne-
gable que, a diferencia de los ideales poli-
ticos, la realidad era que la aspiracién de
centralizar el poder no era ajena a los lide-
res de la época. Sin embargo, a pesar de
los intentos de los diversos actores poli-
ticos —especialmente reyes, emperado-
res e Iglesia—por consolidar su poder por
encima de los demds y particularmente,
en el caso regio, por recuperar el antiguo
monopolio romano sobre la creacién de
leyes, estos intentos fueron una y otra vez
obstaculizados.®®

Esta incapacidad por ocupar el espa-
cio de poder se debia a dos razones prin-
cipales: la primera, porque facticamente

62 |bidem, p. 63.
63 Cfr. Clavero, Bartolomé, op. cit., pp. 2y 3.

EI CONSTITUYENTE // ISSN: 3061-8533 // ANO VIII/N°.8 / NOVIEMBRE 2025



Politica sin soberania el orden juridico-politico de la cristiandad medieval

213

JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTU

ninguna autoridad politica contaba con las
fuerzas militares ni con la estructura buro-
cratica necesaria para conquistar, prote-
ger e imponer su voluntad centralizada de
forma directa sobre territorios amplios. La
segunda, por las oposiciones sociales y
culturales a la centralizacion del poder en
manos de autoridades lejanas y desconec-
tadas de las necesidades locales.

Esta segunda razon se veia reforzada por
la influencia del pensamiento y las tradicio-
nes germanicas sobre la realeza; asi como
por las preferencias de la Iglesia al respecto
de los poderes seculares.

Para las tribus germanicas que derriba-
ron a Roma no eran ajenos los sistemas de
gobierno de realezas electivas o negocia-
das, acompafiadas con un mayor grado de
herencia dinasticas, derivado de la convic-
cién en identificar el gobierno con direccion
de la comunidad hacia lo mds conveniente,
respetando las autonomias de grupos y
familias. Por su parte la Iglesia, a pesar de
su conviccion en la necesidad de encami-
nar la accién politica a la salvacion de las
almas, se mostraba temerosa del resurgi-
miento de un poder autoritario corruptor
y avasallador —teniendo muy fresco en la
memoria el cesaropapismo romano, que
continuaba vigente en el Imperio orien-
tal— por lo que favorecié el particularismo
y la divisién de las fuerzas politicas con el

objeto de asegurar su autonomia,®* siempre
y cuando este no pusiera en riesgo la fun-
cion evangelizadora.®®

Ambas posturas marcan profundamente
la primera parte del medioevo y conforman
—como se ha visto anteriormente— a la
Christianitas. Asi pues, los poderes regios
e imperiales nunca lograron consolidarse
como lo hubieran deseado —no porque no
hicieran esfuerzos, sondeos e incursiones
constantes— porque sus esfuerzos trope-
zaban con los de sus homdlogos y con los
del resto de las corporaciones, lo que gene-
raba luchas de desgaste que aseguraban la
autonomia.

A este fendmeno lo denomina Paolo
Grossi como “levedad del poder politico”
definiéndolo como: “la carencia de toda
vocacion totalizante del poder politico” en
contraposicion a la vocacién absorbente y
totalizante del Estado. %©

Este panorama se vio modificado a ini-
cios de la Baja Edad Media, cuando —debido
y aprovechando los cambios sociales que
se estaban experimentando— las coronas
comenzaron a perseguir de forma continua

64 Sobre el proceso y las tacticas utilizadas por la
Iglesia para fragmentar el poder politico es interesante
del andlisis de Anna Gryzmala-Busse. Cfr. Grzymala-
Busse, Anna, Tilly Goes to Church: The Religious and
Medieval Roots of European State Fragmentation,
Cambridge University Press (CUP), 2024, t. t.118,
pp.88-107.

65 Grossi, Paolo, op. cit., pp. 64y 65.

66 Cfr. Ibidem, pp. 61 a 68.

ISSN: 3061-8533 // ANOVIII/N°. 8 / NOVIEMBRE 2025 // El CONSTITUYENTE



214

Politica sin soberania el orden juridico-politico de la cristiandad medieval

la obtencion de regalias que les permitie-
ran alcanzar ventajas respecto del resto de
las autoridades sociales, politicas y religio-
sas. ® Eventualmente lograron sus objeti-
vos durante los siglos XV y XVIII, al hacerse
con las facultades necesarias para enfren-
tar y vencer al resto de las instituciones con
las que se habian visto forzadas a compartir
la arena publica, marcando el fin de la Chris-
tianitas y el inicio del Estado moderno.

9. CONCLUSION

La Christianitas surgi® como res-
puesta a las necesidades generadas por
un momento de crisis no tan diferente del
que se esta desarrollando en la actualidad,
retomando elementos del pensamiento
grecorromano, pero con aportaciones
judeocristianas y germanicas, las cuales,
unidas a las circunstancias, permitieron la
aparicion de todo un sistema de organiza-
cion centrado en lo juridico y lo religioso, en
el que la politica no tenia, al menos al inicio,
un lugar preponderante.

El sistema de pesos y contrapesos que
se configuré permitié el florecimiento de
una civilizacion a la altura de todas las ante-
riores; con la caracteristica fundamental de
la levedad del poder politico y de la inexis-
tencia de una soberania politica.

Frente a las dificultades contemporaneas
es importante volver la vista nuevamente al

67 Cfr. Clavero, Bartolomé, op. cit. passim

JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTU

pasado para pensar mas alla de nuestros
paradigmas politicos en busca de modelos
que puedan inspirar los modelos y sistemas
del futuro.

BIBLIOGRAFIA

FUKUYAMA, Francis, The End of History and the
Last Man, Riverside, Free Press, 2006.

BAUMAN, Zygmunt, Modernidad liquida,
México, D.F., Fondo de Cultura Econémica,
2015.

HAN, Byung-Chul, La sociedad de la
transparencia, 1st eda. ed., Barcelona, Herder,
Editorial S.A, 2013, Pensamiento Herder Ser.

HAN, Byung-Chul, Sobre el poder, Herder
Editorial, 2017.

HAN, Byung-Chul, Psicopolitica: neoliberalismo
y nuevas técnicas de poder, 2.a ediciéna. ed.,
Barcelona, Herder, 2021.

HAN, Byung-Chul, La expulsion de lo distinto:
percepcion y comunicacion en la sociedad
actual, 2a ediciona. ed., Barcelona, Herder,
2022.

PENDAS, Benigno, Soberania: el eterno retorno
de Juan Bodino, 2020.

SAENZ, Alfredo, La Cristiandad y su
Cosmovision, Editorial APC, 2012.

HUBENAK, Florencio, Christianitas ;un vocablo
o un periodo histdrico?,2009, 1. 1.60.

CROSSMAN, R. H. S., Biografia del Estado
Moderno, Fondo de Cultura Econdémica, 2011.

PIRENNE, Henri, Historia de Europa Desde
las invasiones hasta el siglo XVI, Fondo de
Cultura Econémica, 2018.

EI CONSTITUYENTE // ISSN: 3061-8533 // ANO VIII/N°.8 / NOVIEMBRE 2025



Politica sin soberania el orden juridico-politico de la cristiandad medieval

215

JUAN FRANCISCO MONTALVO CANTU

PIRENNE, Henri, Historia econémica y social de
la Edad Media, Fondo de Cultura Econémica,
1980.

SABINE, George H., Historia de la teoria politica,
Fondo de Cultura Econémica, 1994.

PERNOUD, Regine, Para acabar con la Edad
Media, José J. De Olafieta Editor, 2010.

CLAVERO, Bartolomé, Historia de derecho:
derecho comun, 1a. eda. ed., Salamanca,
Espafia, Ediciones Universidad de
Salamanca, 1994, Manuales universitarios.

GROSSI, Paolo, El orden juridico medieval,
Marcial Pons, 1996.

AYALA MARTINEZ, Jorge Manuel, El Derecho
natural antiguo y medieval, 2003.

MARTINEZ MARTINEZ, Faustino, Ecos
cronisticos del Rey-Juez medieval, 2010.

FLOREZ, Gloria Cristina, De la sociedad feudal
ala génesis del estado moderno en Europa
occidental, 1999, 1. t.6.

JOUVENEL, Bertrand de, Sobre el Poder: historia
natural de su crecimiento, Madrid, Union,
1998.

AYUSO TORRES, Miguel, ;Después del Leviatan?
Sobre el Estado y su signo, Universidad
Auténoma de Guadalajara, 2006.

MARONGIU, Antonio, Un momento tipico de la
Monarquia medieval el Rey juez, 1953.

MITRE FERNANDEZ, Emilio IGLESIA DUARTE,
José Ignacio DE LA, La implantacion del
cristianismo en una Europa en transicién (c.
380 - c. 843), Instituto de Estudios Riojanos,
1997.

ALAEZ SERRANO, Florentino, Teoria medieval
del simbolo, 2018.

MITRE FERNANDEZ, Emilio, La muerte vencida:
imagenes e historia en el Occidente Medieval

(1200 - 1348), 1.a eda. ed., Madrid, Ed.
Encuentro, 1988, Libros de bolsillo.

UDINA, Josep Manuel ROCHE ARNAS, Pedro,
De Gelasio (1) a Gelasio (1l), o de Iglesia
mendigo a Iglesia principe, Editorial Centro de
Estudios Ramon Areces, 2010.

GRZYMALA-BUSSE, Anna, Tilly Goes to
Church: The Religious and Medieval Roots of
European State Fragmentation, Cambridge
University Press (CUP), 2024, t. 1.118.

ISSN: 3061-8533 // ANOVIII/N°. 8 / NOVIEMBRE 2025 // El CONSTITUYENTE



