
ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

Alonso Ignacio Salinas García1

https://orcid.org/0009-0001-0113-8277

SUMARIO: I. El uso de la fuerza y 
el derecho: Una realidad jurídica 
imperecedera. II. La doctrina de la guerra 
justa: Conceptualización, requisitos y 
consecuencias. III. El derecho de la rebelión 
propiamente tal. IV. El contexto actual del 
proyecto moderno: El agotamiento del 
liberalismo y la necesidad de la rebelión. 
V. Derecho a la rebelión como derecho 
humano. VI. Bibliografía.

Resumen:

El presente artículo ofrece un examen 
historiográfico, jurídico e iusfundamental 
de las razones, el contenido y las 
consecuencias del derecho a la rebelión. Se 
propone esclarecer su carácter de derecho 
humano a la luz del sistema hermenéutico 
de interpretación de los derechos humanos 
propio del personalismo, así como de 

1	  Presidente de la Comisión Chilena de Derechos 
Humanos y profesor en la Pontificia Universidad 
Católica de Chile

las normas imperativas de ius cogens, 
subrayando su necesidad contingente ante 
la crisis del proyecto moderno. El análisis 
transita desde autores clásicos como 
Aristóteles, Agustín de Hipona, Tomás 
de Aquino y Francisco de Vitoria, hasta 
pensadores críticos de la modernidad 
como Nikolái Berdaieff, Emmanuel Mounier 
y John Ruskin.

Palabras clave: uso de la fuerza, guerra 
justa, derecho a la rebelión, derechos 
humanos, crítica a la modernidad.

Abstract:

 This article offers a historiographical, 
legal, and iusfundamental examination of 
the reasons, content, and consequences 
of the right to rebellion. It seeks to clarify 
its nature as a human right in light of the 
hermeneutic system of human rights 
interpretation rooted in personalism, as well 
as the peremptory norms of ius cogens, 
highlighting its contingent necessity in the 
face of the crisis of the modern project. The 
analysis spans from classical authors such 
as Aristotle, Augustine of Hippo, Thomas 

EL DERECHO HUMANO A LA REBELIÓN: 
UNA ANTOLOGÍA HISTÓRICA Y 
FILOSÓFICA PARA COMPRENDER SU 
PLENA VALIDEZ Y NECESIDAD



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

56� El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

Aquinas, and Francisco de Vitoria, to critics 
of modernity such as Nikolai Berdaieff, 
Emmanuel Mounier, and John Ruskin.

Keywords: use of force, just war, right to 
rebellion, human rights, criticism.

I. EL USO DE LA FUERZA Y EL 
DERECHO: UNA REALIDAD 
JURÍDICA IMPERECEDERA

	 Los seres humanos nos hemos 
visto continuamente expuestos a la 
generación de conflictos, siendo de 
especial interés para los legisladores de 
diversos tiempos, cosmovisiones, credos y 
orígenes evitar su ocurrencia. Verbigracia, 
conflictos armados como las guerras entre 
Estados o contiendas jurídicas suscitadas 
entre acreedor y deudor han sido objeto de 
mecanismos de prevención; son pocos los 
casos de promoción abierta de la autotutela.

Es por esa razón que el Derecho se ha 
preocupado permanentemente de proveer 
soluciones justas y pacíficas, especialmente 
a las contiendas denominadas litigios. 
En este contexto conflictual, el Estado, 
valiéndose del Derecho Procesal, ha 
desarrollado el proceso, los tribunales de 
justicia, la jurisdicción y la competencia 
como herramientas necesarias para el 
mantenimiento de la paz social. Siendo 
excepcionales los espacios de autotutela 
como las huelgas, protestas, el derecho 
de retención de bienes del acreedor o la 

retención del pago del deudor en casos 
icónicos, entre otros.

Al respecto, cuando en la turbulenta 
Roma republicana el pretor Tito Annio Milón 
es acusado de asesinar a su rival político 
Publio Clodio Pulcro en la Vía Apia, el 
afamado orador, político y filósofo Cicerón 
escribió un afamado discurso en el año 52 
a.C., Pro Tito Annio Milone ad iudicem oratio, 
en el cual se refería al uso de la violencia y 
la política, del valor del Estado y su deber 
con la paz social, como también la armonía 
de todos los sectores de la sociedad. Ahí, 
Cicerón señaló un poderoso adagio: “Silent 
enim leges inter arma”, es decir, las leyes se 
quedan mudas ante las armas, desde el cual 
desarrolló la idea de que, por el mismo Ius, 
a veces los mecanismos aparentemente 
antijurídicos no lo son en tanto tienen un 
fundamento de necesidad; particularmente 
usa del ejemplo de la legítima defensa2.

Ahora bien, esto no es raro, en tanto hay 
una rica tradición dogmática jurídica de la 
doctrina de la guerra justa y el derecho a 
la rebelión, que inclusive, como veremos, 
ha fundado legislaciones de aplicación 
general en continentes enteros, como las 
denominadas Leyes Nuevas de 1542 en 
favor de los indios -incluidos los rebeldes- 
por Carlos I de España, como también ha 
estado presente en el mismo uso de la 

2	  Cicerón, Pro Tito Annio Milone ad iudicem oratio, 
4, 11. Recopilado en The Latin Library. Disponible en: 
https://www.thelatinlibrary.com/cicero/leg.shtml. 
Fecha de consulta: miércoles 13 de noviembre de 
2024.



ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...� 57
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

violencia desde los antiguos faraones del 
Alto y Bajo Egipto miles de años antes de 
Cristo. Asimismo, hay una supervivencia de 
esta doctrina en las normas internacionales, 
al menos de la guerra justa en los Convenios 
de Ginebra.

	
Generalmente, se ha comprendido al 

Derecho como un mecanismo de prevención 
del uso de la autotutela, de la violencia, en el 
marco de un pacto social donde se protegen 
una serie de intereses relevantes según la 
coyuntura del momento, especialmente en 
la conceptualización del Estado moderno y 
la sociedad democrática liberal a través del 
nominalismo3. Sin embargo, sí existe una 
regulación de la guerra, ya sea lo relativo al 
“ius ad bellum” -derecho a ir a la guerra-, “ius 
in bello” -derecho de conducta en la guerra- 
y el “ius post bellum” -la justicia después de 
la guerra-4, como es visible en el Derecho 
Internacional Público contemporáneo; 
ejemplo de ello son:

1.	 La consagración de la legítima 
defensa en el artículo 51 de la Carta 
de las Naciones Unidas del 26 de 
junio de 1945;

2.	 El respeto y cuidado en guerra a 
heridos, enfermos y prisioneros 
en territorios ocupados, en medio 

3	  Cfr. Taylor, Charles, La Era Secular, Barcelona, 
España, Editorial Gedisa, 2014, pp. 31-40.
4	  Guthrie, Charles & Quinlan, Michael, Just War: The 
Just War Tradition: Ethics in Modern Warfare, London 
United Kingdom, Bloomsbury Publishing, 2007, pp. 
11-15.

de combates terrestres, aéreos o 
marítimos, como se señala en los 
artículos 3 de los Convenios I, II, III y 
IV de Ginebra de 1949;

3.	 La prohibición de los castigos 
colectivos a civiles y militares, como 
toda forma de represalia a personas 
inocentes, de acuerdo con los 
artículos 55° y 56° del IV Convenio de 
Ginebra de 1949;

4.	 La prohibición del uso de ciertas 
armas excesivamente peligrosas 
como las químicas o biológicas 
presentes en el Protocolo de Ginebra 
de 1925 y la Convención sobre 
Ciertas Armas Convencionales de 
1980;

5.	 La prohibición de las medidas 
coercitivas unilaterales en la 
Resolución N°70/151 sobre 
“Derechos humanos y medidas 
coercitivas unilaterales” de Naciones 
Unidas aprobada por la Asamblea 
General el 17 de diciembre de 2015.

	 Dicho esto, es claro que el Derecho 
no es ajeno al uso de la violencia e, inclusive, 
lo justifica en momentos determinantes 
como la legítima defensa o el estado de 
necesidad, algo que se ha logrado preservar 
inclusive en el abandono de las cuestiones 
metafísicas y la relación entre el ser y el 
deber ser, como ha hecho la modernidad.

	 Al respecto, en tiempos 
contemporáneos se transformó la 
epistemología medieval del “re ipsa” (la 



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

58� El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

realidad en sí), a la “rem in me” (la realidad 
en mí moderna), donde la filosofía de 
Descartes inició el camino del pensamiento 
cuyo espíritu constitutivo es “el saber, el 
pensamiento, en cuanto unidad del pensar y 
del ser”5. Lo que implica que la idea máxima 
pasa del ser a la idea de que el objeto del 
conocimiento puede ser conocido por 
nosotros porque es en la medida en que 
nosotros mismos producimos, y no en la 
medida de lo que es. Actualmente se halla 
invertida la máxima de san Agustín de 
Hipona: “si me equivoco, existo”, en tanto 
“las cosas son y las conozco, y aun sin 
conocerlas existen”6.

En dicha línea, consecuencia de aquel 
cambio epistémico, fue que Rousseau 
rechazó el adagio latino de Cicerón: “Salus 
populi suprema lex esto”7 (la ley suprema 
es el bienestar del pueblo), reemplazándolo 
con la idea de que actuar conforme a 
los impulsos de nuestra naturaleza sin 
tratar de subordinarlos a una ley superior 
es la condición misma de la bondad8. 

5	  Maritain, Jacques, Trois Réformateurs, París, 
Francia, rédactionnel Plon-Nourrit, 1925, p. 110.
6	  Agustín de Hipona, De Libero Arbitrio, Libri Tres, 
libro II. Recopilado en S. Aurelii Agustini Opera Omnia: 
Patrologiae Latinae Elenchus. Disponible en: https://
www.augustinus.it/latino/index.htm. Fecha de con-
sulta: miércoles 13 de noviembre de 2024.
7	  Cicerón, De Legibus, Libro III, parte III, sub. VIII. 
Recopilado en The Latin Library. Disponible en: https://
www.thelatinlibrary.com/cicero/leg.shtml. Fecha de 
consulta: miércoles 13 de noviembre de 2024.
8	  Rousseau, Jean-Jacques, “Du contrat social ou 
Principes de droit politique” en Oeuvres Complètes, 
París, Francia, rédactionnel Gallimard, 1991, T. III, p. 
351.

Asimismo, posteriormente, en el desarrollo 
del iuspositivismo, bajo los argumentos de 
raigambre kantiana, se deriva en el divorcio 
conceptual definitivo de moral y derecho9, 
remitiendo la producción jurídica a la mera 
voluntariedad irracional, siendo las normas 
obligatorias en tanto sean coercibles a 
través de la fuerza10.

Sin embargo, los principios de la 
guerra justa, relacionados con el respeto 
a la condición humana y al bien común 
universal, fueron conservados por el ethos 
de la modernidad. Siguiendo plenamente 
vigentes las reflexiones y el sustrato moral 
milenario del tema en cuestión de este 
trabajo, es decir, la guerra justa y —como se 
demostrará más adelante— el derecho a la 
rebelión.

Pues, desde la época de los faraones 
del antiguo Egipto (entre ellos Senusret 
I, Kamose, Thutmose III o Sesostris III), 
se nos han dejado estelas y escritos en 
templos sobre el principio de autoridad, 
los fundamentos o causales del uso de la 
violencia o el trato respetuoso al vencido11. 
Perviviendo aquellas nociones en los 

9	  Cfr. Vigo, Rodolfo, “Derecho y Moral en el Estado de 
Derecho Constitucional”, Prudentia Iuris, N° 74, 2012, 
pp. 57-78.
10	  Cfr. Kelsen, Hans, “Derecho y naturaleza” en Teoría 
pura del derecho, trad. Roberto J. Vernengo, Ciudad de 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, 
1982, pp. 46-67.
11	  Cox, Rory, “Expanding the History of the Just War: 
The Ethics of War in Ancient Egypt”, International 
Studies Quarterly, Volume 61, Issue 2, June, 2017, pp. 
371–384.



ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...� 59
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

actuales instrumentos internacionales de 
Naciones Unidas en relación a la regulación 
jurídica de la guerra y la violencia, dando 
muestra de la constancia y concordancia 
de diversos pueblos y civilizaciones en 
la conceptualización de la guerra justa, 
inclusive en uno de sus aspectos más 
desafiantes para los Estados modernos: el 
derecho a la rebelión.

El interés de este trabajo es explorar 
y demostrar así, no solo la presencia 
histórica y la conceptualización dogmática 
de la rebelión legítima, sino demostrar su 
permanencia y vigencia en las normas del 
derecho internacional público, aun sin estar 
positivizado, a través del ius cogens y la 
hermenéutica de los derechos humanos. 
De ese modo podremos apreciarlo en 
su contenido imperecedero y en su justa 
necesidad contemporánea.

II. LA DOCTRINA DE LA GUERRA 
JUSTA: CONCEPTUALIZACIÓN, 
REQUISITOS Y CONSECUENCIAS

Ya en el Antiguo Egipto, existió una 
doctrina de la guerra que forzaba al faraón 
no solo a acudir al prestigio de los dioses y 
los ritos para declararla, sino que a fundarla 
en causas como la defensa de los débiles 
o la prevención del malestar del pueblo, 
pues en los actos de los señores del Nilo 
era ineludible el mandato universal de Maat 
o Ma’at, diosa de la verdad, la justicia, la 
belleza y la armonía. Sin embargo, en lo 
relativo a las normas de la guerra, no había 

contemplación por las otras naciones, 
por los prisioneros o los vencidos12. Por 
ejemplo, en los registros dejados por el 
séptimo faraón de la Dinastía XVIII de 
Egipto, Amenhotep, también conocido 
como Amenhotep II o Amenofis II, hay un 
macabro relato en el Templo de Amada y 
Elefantina de la antigua Nubia:

	 “Su majestad regresó con alegría 
de corazón a este padre Amón, cuando 
hubo matado con su propia maza a los 
siete príncipes... que habían sido puestos 
boca abajo en la proa del barco halcón de 
su majestad... Entonces, seis hombres de 
estos enemigos fueron colgados en la cara 
de la muralla de Tebas, y también las manos. 
Luego el otro enemigo fue llevado río arriba 
hasta la tierra de Nubia y colgado en el muro 
de Napata, para mostrar las victorias de su 
majestad por siempre jamás en todas las 
tierras y todos los países”13.

Posteriormente, serían los herederos 
de Sócrates quienes empezarían a 
desarrollar una doctrina que contemplara 
al oponente y reconociera en los vencidos 
el mismo valor y cualidad humana que el 
vencedor. Así, el primer tratamiento del 
uso de la fuerza y de la autotutela, como un 
mecanismo jurídico regulado por una serie 

12	  Idem.
13	  Traducción propia del inglés al español. Traducción 
original de los jeroglíficos y el griego al inglés en: 
Pritchard, James B., Ancient Near Eastern Texts 
Relating to the Old Testament, 3rd ed. with supple-
ment, Princeton United States, Princeton University 
Press, 1969, p. 248.



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

60� El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

de principios de control ex ante, a la vez 
limitativos del comportamiento durante la 
guerra y presentes ex post en las tratativas 
posteriores a ésta, sería en la doctrina de la 
guerra justa en las obras de Platón y en las 
de su alumno Aristóteles.

	
Al respecto, Aristóteles, en su principal 

tratado de antropología filosófica y filosofía 
del derecho, Ética nicomáquea o Ética a 
Nicómaco, comprende que, como ocurre 
con el homicidio, la guerra es en sí misma 
un acto malo, pero su valor moral y eficacia 
jurídica es distinto según su causa eficiente, 
como también, de acuerdo con su desarrollo 
y consecuencias en el marco de causales 
taxativas, criterios de proporcionalidad y 
última ratio14.

En dicha línea, la guerra, para ser legítima, 
requiere ser justa, distinguiendo a su efecto 
dos tipos de guerra justa. En primer lugar, 
para “evitar ser esclavizados por otros” o 
para prevenir ser “dañados injustamente”. 
Se justifica como defensa propia el uso de 
la guerra, de modo análogo a la justificación 
del uso de la violencia o incluso el acto 
de matar a alguien sin ser homicidio para 
defender la propia vida, ideas de la filosofía 
ética aristotélica que hasta hoy en día se 
conservan en los códigos penales. Mientras 
que, en segundo lugar y como última ratio, 
la violencia es legítima si es realizada 

14	  Vid. Jaramillo Marín, Jefferson & Echeverry Enciso, 
Yesid, “Las teorías de la guerra justa. “Implicaciones y 
limitaciones”, Revista científica Guillermo de Ockham, 
Vol. 3, No. 2, julio-diciembre, 2005, pp. 9-29.

por quienes representen a la comunidad 
política, con el objeto de mantener el bien 
común y si obran guiados por la virtud de la 
justicia: el orden es la paz, es decir, la guerra 
debe ser elegida por el bien de la paz15.

Posteriormente, sería Agustín de Hipona, 
destacado padre de la Iglesia Latina, quien 
agrega en su obra maestra, De civitate Dei, 
contra paganos, que la guerra y la violencia 
en general son justificables cuando son el 
único medio para reparar una injuria cuyo 
autor se niega y opone a reparar16. El santo 
del norte de África nos señala que: “Porque 
de no ser justas nunca debería emprenderlas, 
y, por tanto, para el hombre sabio no existiría 
guerra alguna. Es la injusticia del enemigo la 
que obliga al hombre formado en la sabiduría 
a declarar las guerras justas. Esta injusticia 
es la que el hombre debe deplorar por ser 
injusticia del hombre, aunque no diera origen 
necesariamente a una guerra. Males como 
éstos, tan enormes, tan horrendos, tan 
salvajes, cualquiera que los considere con 
dolor debe reconocer que son una desgracia. 
Pero el que llegue a sufrirlos o pensarlos sin 
sentir dolor en su alma, y sigue creyéndose 
feliz, está en una desgracia mucho mayor: ha 
perdido el sentimiento humano”17.

15	  Cfr. Deslauriers, Marguerite & Destrée, Pierre, 
The Cambridge Companion to Aristotle’s Politics, 
Cambridge United Kingdom, Cambridge University 
Press, 2013.
16	  Jaramillo Marín, Jefferson, y Yesid Echeverri 
Enciso, op. cit., p. 17.
17	  Agustín de Hipona, De civitate Dei contra paganos, 
XIX, 7. Recopilado en S. Aurelii Agustini Opera Omnia: 
Patrologiae Latinae Elenchus. Disponible en: https://



ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...� 61
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

De ese modo, la causa final necesaria 
para que una guerra sea legítima es 
que la motive la auténtica paz. En dicha 
línea, la tradición cristiana patrística y, 
posteriormente, la escolástica, afirmaban 
que la guerra es un mal que debe evitarse, 
y que es solo viable en cuanto tenga por 
objeto el restablecimiento de lo justo y 
sea realizada de forma proporcional y 
respetuosa de la condición de imago Dei de 
los ofendidos y ofensores, comprendiendo 
que la retribución posterior no es correcta ni 
justificable cuando agrede a los inocentes; 
pues el hijo no responde por los pecados 
del padre ni el padre por los pecados del hijo 
(Cfr. Ezequiel 18:19-20). Así, el Obispo de 
Hipona señala que:

1.	 En ciertos casos, está permitido 
declarar y hacer la guerra. La causa 
ha de ser la injusticia del enemigo. 
La guerra, pues, para que sea justa, 
debe proceder como respuesta a un 
acto de otro, no por iniciativa propia;

2.	 La guerra material o armada no es 
de suyo un bien. Es algo horrendo, 
salvaje, un mal en sí mismo;

3.	 Por lo mismo, la guerra justa no 
puede ser declarada por cualquiera, 
sino sólo por personas sabias; y 
a partir, como ya se dijo, de una 
concreta injusticia del enemigo;

4.	 No debe reprenderse al vencido de 
forma maliciosa y, especialmente, no 

www.augustinus.it/latino/index.htm. Fecha de con-
sulta: martes 12 de noviembre del 2024.

puede vengarse sobre el soldado o 
el ciudadano que solo sigue órdenes 
por encontrarse bajo el peligro de 
muerte por traición. Por el contrario, 
debe pagar quien tiene a su cargo la 
comunidad política18.

Con posterioridad sería Tomás de Aquino, 
en su Summa Theologiæ, particularmente 
en la II-II Qu. 40, a. 1 ad. 3, el autor que 
determinaría definitivamente los requisitos 
esenciales que otorgarían legitimidad al 
uso de la violencia en el contexto de la 
denominada guerra justa:

1.	 No incumbe a la persona particular 
declarar la guerra, porque puede 
hacer valer su derecho ante 
tribunal superior, como también, la 
persona particular tampoco tiene 
competencia para convocar a la 
colectividad, cosa necesaria para 
hacer la guerra. Le compete a quien 
tiene bajo su cuidado la ciudad, 
provincia o reino, a la cabeza de 
la sociedad política. Del mismo 
modo que la defiende lícitamente 
con la espada material contra los 
perturbadores internos, castigando 
a los malhechores, a tenor de las 
palabras del Apóstol: “No en vano 

18	  Agustín de Hipona, Contra Faustum Manichaeum 
Libri Triginta Tres, 22. 75 y ss. Recopilado en S. Aurelii 
Agustini Opera Omnia: Patrologiae Latinae Elenchus. 
Disponible en: https://www.augustinus.it/latino/
index.htm. Fecha de consulta: martes 12 de noviem-
bre del 2024.



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

62� El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

lleva la espada, pues es un servidor 
de Dios para hacer justicia y castigar 
al que obra mal”19; le incumbe 
también defender el bien público 
con la espada de la guerra contra 
los enemigos externos. El gobierno, 
al regirse según la ley natural, debe 
actuar acorde al bien común y 
a los dos criterios de justicia, la 
conmutativa y la geométrica, por 
lo que debe cumplir el designio de 
revelación divina citado por el Doctor 
Angélico: “Defended al pobre y al 
huérfano; haced justicia al afligido y 
al menesteroso”.

2.	 Se requiere causa justa. Es decir, que 
quienes son atacados lo merezcan 
por alguna causa. Por ejemplo, si ha 
habido lugar para castigar al pueblo 
o a la ciudad que descuida castigar 
el atropello cometido por los suyos o 
restituir lo que ha sido injustamente 
robado.

3.	 Se requiere, finalmente, que sea recta 
la intención de los contendientes. Lo 
cual implica que esté encaminada 
a promover el bien o a evitar el mal. 
Las guerras mismas deben ser 
pacíficas, pues se promueven no por 
codicia o crueldad, sino por deseo 
de paz, para frenar a los malos y 
favorecer a los buenos. Así, puede 
acontecer que, siendo legítima la 
autoridad de quien declara la guerra 
y justa también la causa, resulte, no 

19	  Romanos 13:4.

obstante, ilícita por la mala intención. 
Si hay deseo de dañar, la crueldad 
de vengarse, el ánimo inaplicado e 
implacable, la ferocidad en la lucha, 
la pasión de dominar y otras cosas 
semejantes, son, ante el derecho 
natural, injustas20. Así, todo mal 
es producto del “principio de doble 
efecto”, pero no lo directamente 
deseado o intentado: “la acción de 
defenderse puede entrañar un doble 
efecto: el uno es la conservación de 
la propia vida; el otro, la muerte del 
agresor (…) solamente es querido el 
uno; el otro, no”21.

En la línea del Aquinate, uno de sus 
seguidores de la Escuela de Salamanca, 
Francisco de Vitoria, sería quien crearía 
un marco de relación entre los pueblos y 
naciones en el contexto del derecho de la 
guerra a través de la idea de una comunidad 
internacional y universal, en donde se 
consideran a los diversos actores, es decir, 
tanto a los agresores, como a los agredidos.

Es así como, a través del desarrollo 
dogmático del “ius communicationis”, fue 
tratado un principio fundamental de las 
causas del uso de la violencia e incluso 
de la justificación de terceros distintos a 

20	  Tomás de Aquino, Summa Theologiæ, II-II Qu. 40, 
a 1 ad 3. Recopilada en HJG. Disponible en: https://
hjg.com.ar/sumat/. Fecha de consulta: martes 12 de 
noviembre de 2024.
21	  Tomás de Aquino, Summa Theologiæ, II-II Qu. 64,7. 
Recopilada en HJG. Disponible en: https://hjg.com.ar/
sumat/. Fecha de consulta: martes 12 de noviembre 
de 2024.



ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...� 63
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

intervenir, considerando válida no solo la 
legítima defensa, sino también la ofensiva 
destinada a satisfacer la injuria recibida. 
Como ocurría con algunos de los pueblos 
indígenas de las denominadas Naciones 
Ancestrales, ante ultrajes cometidos 
por conquistadores españoles que 
reaccionaban a injusticias que tenían 
formas distintas a la guerra propiamente 
tal22. Esto se tradujo en una rica regulación 
legal y producción jurisprudencial 
protectora de los pueblos originarios frente 
a los castellanos23 que desaparecería 
progresivamente (especialmente a través 
del absolutismo ilustrado y el centralismo 
excesivo del autoritarismo borbónico) y, no 
obstante, constituye una antesala inédita 
de regulación de la resistencia y la rebelión 
hasta dicho momento.

Al respecto, Vitoria decía que: “y porque 
no puede ponerse en duda la licitud de la 
guerra defensiva, puesto que es lícito repeler 
la fuerza con la fuerza; en cuarto lugar, 
se prueba también la licitud de la guerra 
ofensiva, esto es, de aquella en la cual, no 

22	  Vitoria, Francisco de, Derecho Natural y de Gentes, 
Buenos Aires, Argentina, editorial Emece, 1946, p. 216.
23	  Particularmente me refiero a las “Leyes y orde-
nanzas nuevamente hechas por su majestad para la 
gobernación de las Indias y buen tratamiento y con-
servación de los indios”, que prohíben los castigos 
físicos, la esclavitud y la encomienda -ordenando el 
reparto de tierras y uso exclusivo de los indígenas-, 
como también la conservación de sus propios gobier-
nos y normas de convivencia. Incluido quienes se 
rebelaban contra la autoridad española, pues tenían 
motivo para ello a la luz del “Ius Communicationis” 
de Vitoria. El jurista fundamental para el gobierno de 
Carlos I de España.

sólo se defienden o se reclaman las cosas, 
sino que, además, se pide satisfacción por 
una injuria recibida”24.

Por ello, conforme a un desarrollo más 
acabado de la teoría de Aquino sobre la 
guerra justa, siguiendo los discursos de De 
Indis et De ivre belli relectiones de Vitoria, 
podemos señalar lo siguiente:

1.	 La guerra es última ratio y lo debido es 
optar por todos los medios fundados 
en el diálogo para evitarla. Antes de 
la guerra debe buscarse el arbitrio de 
un tercero imparcial que represente 
a la comunidad internacional;

2.	 Son justificables las guerras 
ofensivas destinadas a refrendar 
las injurias cometidas que atenten 
contra el bien común, especialmente 
contra la dignidad humana;

3.	 Los pueblos pueden libremente 
solidarizar con las víctimas de 
agresiones, inclusive declarar la 
guerra en defensa de otro pueblo 
ante injurias inaceptables a la luz de 
la dignidad humana.

4.	 Además, sobre la licitud de ciertos 
actos en el contexto de una guerra, 
podemos decir que:

a.	 Es lícito hacer todo lo necesario para 
la defensa del bien público, mientras 
el acto no sea de por sí injusto;

24	  Vitoria, Francisco de, Derecho Natural y…, cit., p. 
216.



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

64� El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

b.	 Es lícito recobrar las cosas perdidas 
y sus intereses;

c.	 Es lícito resarcirse con los bienes del 
enemigo de los gastos de la guerra 
y de todos los daños causados 
directamente por él injustamente;

d.	 El príncipe que hace una guerra justa 
podrá hacer cuanto sea necesario 
para mantener la paz y la seguridad 
frente a sus enemigos;

e.	 Después de obtenida la victoria, 
recobradas las cosas y asegurada 
la paz, se puede ajusticiar la injuria 
recibida de los enemigos, nunca 
obrando por venganza ni ejecutando 
castigos desproporcionados;

f.	 Nunca es lícito matar a un inocente 
con intención directa, pero sí se les 
puede despojar de armas, naves y 
máquinas25.

Al respecto, al finalizar la guerra, no es 
lícita la venganza contra el injuriador, sino 
que, por el contrario, es deber acudir a la 
misericordia cristiana para restablecer la 
paz. No conviene así ejecutar al enemigo, 
exigirle más del daño causado o causar 
daños a la población civil, entre otros. 
Vitoria nos dice: “Obtenida la victoria y 
terminada la guerra, conviene usar el triunfo 
con moderación y modestia cristianas, y que 
el vencedor se considere como un juez entre 
dos repúblicas, una ofendida y otra que hizo 

25	  Cfr. Vitoria, Francisco de, “Reelecciones teológi-
cas” en Obras de Francisco de Vitoria, Madrid, España, 
Biblioteca de Autores Cristianos, 1960.

la injuria, para que de esta manera profiera 
su sentencia, no como acusador, sino 
como juez, con la cual pueda satisfacer a la 
nación ofendida”. Pero cuanto sea posible, 
con el menor daño y perjuicio de la nación 
ofensora. Bastante es que sean castigados 
los culpables, en lo que sea debido”26.

Así, tenemos claramente demostrado el 
carácter ineludible de la regulación jurídica 
de la guerra, como también, el contenido del 
concepto de guerra justa, sus requisitos y 
consecuencias desde la dogmática iniciada 
por los herederos de Platón y Aristóteles, 
particularmente en el pensamiento patrístico 
y el escolástico, ideas aún preservadas 
en gran medida en los contemporáneos 
instrumentos internacionales de derechos 
humanos, como ocurre con la consagración 
de la legítima defensa en el artículo 51 de 
la Carta de las Naciones Unidas del 26 
de junio de 1945; el respeto y cuidado en 
guerra a heridos, enfermos y prisioneros 
en territorios ocupados, en medio de 
combates terrestres, aéreos o marítimos 
como se señala en los artículos 3 de los 
Convenios I, II, III y IV de Ginebra de 1949; 
la prohibición de los castigos colectivos a 
civiles y militares, así como toda forma de 
represalia a personas inocentes, de acuerdo 
con los artículos 55° y 56° del IV Convenio 
de Ginebra de 1949; entre otros.

Sin embargo, todo esto es relativo al 
plano propio de los marcos de las relaciones 

26	  Vitoria, Francisco de, Derecho Natural y…, cit., p. 
242.



ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...� 65
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

internacionales entre las naciones y su 
interacción subordinada a la protección de 
la persona humana y sus comunidades. No 
hemos explorado aún un elemento que se 
sustrae directamente de esta doctrina de la 
guerra justa y que forma parte integral de 
la misma, siendo consecuencia del adagio 
latino “iniusta non est lex”: la posibilidad 
de la resistencia y rebelión a la luz de la 
conciencia ordenada a la justicia ante la 
opresión. De ella nos escribe Tomás de 
Aquino27 y estudiaremos en el siguiente 
apartado.

III. EL DERECHO DE LA REBELIÓN 
PROPIAMENTE TAL

El Doctor Angélico, en su tratado De 
regno, ad regem Cypri, analiza el problema 
de la rebelión y la resistencia, señalando 
que la peor forma de gobierno, la tiranía, es 
el fundamento de la rebelión. Al respecto, 
desaconseja la rebelión violenta, pero afirma 
que los ciudadanos no están obligados 
a obedecer las leyes de un gobernante 
ilegítimo que van en contra del bien común, 
afirmando la legitimidad de su resistencia28.

27	  Tomás de Aquino, Summa Theologiæ, II-II Qu. 42, 
a 2 ad 3. Recopilada en HJG. Disponible en: https://
hjg.com.ar/sumat/. Fecha de consulta: martes 12 de 
noviembre de 2024.
28	  Cfr. Yate, Francisco Javier, “El Derecho a la 
Rebelión en Diálogo con Tomás de Aquino”, Revista 
Internacional de Filosofía Teórica y Práctica, Vol. 4, 
Num. 1, enero-junio, 2024, pp. 39-62.

Al respecto, nos encontraríamos ante 
una tiranía en dos circunstancias. En 
primer lugar, “ex defectu tituli”, cuando el 
gobernante es un usurpador puesto que 
carece de justo título para ejercer su cargo 
y, en segundo lugar, “a regimene”, que sería 
cuando existe un ejercicio injusto del poder 
o abuso de autoridad.

En dicha línea, Tomás de Aquino, en 
su Summa Theologiæ, al tratar la ley, 
nuevamente se refiere a la resistencia 
legítima. Al respecto, la Ley es aquella 
promulgada por la comunidad o quien 
la tiene bajo su cuidado, gozando de 
naturaleza de ley solo en cuanto se ajuste 
a la recta razón acorde a la Ley Natural, 
que es la participación de la Ley Eterna en 
el ser humano. En vista de ello, esta puede 
ser lex iniqua si no es verdadera ley; en 
dicho caso esta constituye solamente una 
forma de violencia contra la comunidad, ya 
sea por su forma errónea de promulgación 
o porque su contenido es contrario a la 
naturaleza humana. En cualquiera de los 
casos, ella no obliga a la conciencia y, en 
consecuencia, no puede la persona ser 
compelida a respetarla a menos que existan 
motivos suficientemente poderosos para 
subordinarse a ella por el bien común, 
el orden público o la paz que no hagan 
necesaria la desobediencia29.

29	  Tomás de Aquino, Summa Theologiæ, I-II Qu. 96, a 
4. Recopilada en HJG. Disponible en: https://hjg.com.
ar/sumat/. Fecha de consulta: martes 12 de noviem-
bre de 2024. 



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

66� El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

Aquellas normas que contravienen 
el bien humano o divino, que benefician 
a unos pocos en detrimento de toda la 
comunidad, que someten corrosivamente a 
las mayorías o persiguen injustísimamente 
a algunos sin justo título, son normas 
ilegítimas y, por tanto, un acto que, por 
legítima defensa o por estado de necesidad, 
se encuentra en posibilidad o necesidad del 
uso de la violencia de una persona frente 
a la autoridad. Por ello, para el Aquinate, 
derrocar a un tirano no convierte a una 
población en sediciosa, sino que la tiranía 
de los tiranos es sedición, entendiendo por 
tal la perturbación de quienes colaboran 
lícitamente por el bien de la multitud. El 
doctor Angélico nos dice que:

“En efecto, es más bien el tirano el culpable 
de sedición, puesto que fomenta la discordia 
y la sedición entre sus súbditos, para poder 
señorearlos con mayor seguridad; pues 
esto es tiranía, ya que está ordenada al bien 
privado del gobernante y al perjuicio de la 
multitud”30.

Al respecto, debe tenerse en cuenta que 
el Estado, como cualquier herramienta o 
forma anterior de gobierno, es una mera 
entelequia creada en servicio del único 
subsistente racional. Como también, 
en razón de que todo conjunto o suma 
de partes —que son cuantitativamente 

30	  Tomás de Aquino, Summa Theologiæ, II-II Qu. 42, 
a 2 ad 3. Recopilada en HJG. Disponible en: https://
hjg.com.ar/sumat/. Fecha de consulta: martes 12 de 
noviembre de 2024.

más que la parte que lo compone—, en lo 
relativo a las personas, tiene como motivo 
el negocio o la amistad, ambos ordenados 
al bien humano —cualitativamente superior 
a la suma de todos—. Se hace ineludible 
afirmar que detrás del ignorado derecho a 
ser bien gobernado está, como su sombra, 
el derecho de los pueblos frente al mal 
gobierno: la rebelión.

Por ello, siguiendo a san Isidoro de 
Sevilla, hay que afirmar que no hay 
sedición ni traición en una justa rebelión; 
no existe un crimen que castigar al rebelde 
e insurrecto que lucha contra el tirano y la 
injusticia arbitraria, en donde no tiene otro 
mecanismo más que la resistencia para ser 
enfrentados. Como explica en Etimologías 
el autor medieval: “Rex eris si recte facias; 
si non facias, non eris”, es decir, Rey será 
si obrare rectamente; si así no obra con 
justicia, no es Rey, pues regir es gobernar y 
gobernar es ordenar. No está quien gobierna 
para servirse de los gobernados, sino que es 
para servirles, ordenar la comunidad al bien 
común. Ahora bien, esto es tan relevante 
que incluso el negligente o tibio no es digno 
de regir en tanto “non autem regit qui non 
corrigit”, pues no rige el que no corrige, 
quien no rectifica31.

31	  Cfr. Isidoro de Sevilla: Etymologiae o Originum sive 
etymologiarum libri viginti, IX, III 1-5. Recopilado en 
The Latin Library. Disponible en: https://www.thelatin-
library.com/isidore.html. Fecha de consulta: martes 
12 de noviembre de 2024. Versión original escaneada 
en la Biblioteca Nacional de España. Disponible en: 
https://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000051810. 



ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...� 67
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

Perspectiva que igualmente se encuentra 
recogida en tiempos contemporáneos, 
particularmente en la misma Declaración 
Universal de los Derechos Humanos de 
1948, que en su Preámbulo expresa el 
siguiente apercibimiento: “Considerando 
esencial que los derechos humanos sean 
protegidos por un régimen de Derecho, a 
fin de que el hombre no se vea compelido 
al supremo recurso de la rebelión contra la 
tiranía y la opresión”.

Ahora bien, volviendo a la dogmática 
del derecho a la rebelión, es unánime 
el acuerdo de los clásicos de que los 
requisitos para hacer valer esta alternativa 
son los siguientes:

1.	 Que el daño causado por el mal 
gobierno sea manifiesto y grave;

2.	 Que se hayan agotado los medios 
pacíficos para remediarlos;

3.	 Que el daño causado por la rebelión 
sea menor al que está causando el 
mal gobierno;

4.	 Que haya razonables posibilidades 
de éxito;

5.	 Quienes se rebelan se comprometan 
y propongan el restablecimiento del 
orden de justicia, paz y bien común.

Por lo que el derecho a la rebelión es 
un derecho innato de todo gobernado. Es 
la garantía detrás del derecho a ser bien 

Fecha de consulta: miércoles 13 de noviembre de 
2024. 

gobernado para prevenir el mal gobierno; 
es un mecanismo de autotutela legítimo y 
jurídicamente amparado desde los albores 
de la humanidad e incluso de las bases 
fundamentales del Derecho Internacional 
Público. Sin embargo, además de la falta 
de su reconocimiento en normas positivas 
nacionales e internacionales, hay un dilema 
de fondo que es permanente en el tiempo 
en la evaluación de cada caso concreto: 
¿Cuándo es legítimo el uso de la violencia 
—conducta antijurídica— para restablecer el 
Derecho?

Para empezar a responder aquella 
pregunta, podríamos partir con el 
pensamiento del destacado jurista y 
filósofo, como también afamado político 
romano en su época republicana, Cicerón, 
quien afirmaba: “equidem ad pacem hortari 
non desino; quae vel iniusta utilior est quam 
iustissimum bellum cum civibus”, es decir, 
“en cuanto a mí, no dejo de abogar por la 
paz. Puede ser en términos injustos, pero 
aun así es más conveniente que la más justa 
de las guerras civiles”32. Sin embargo, dicha 
perspectiva pacifista, aunque admirable y 
profundamente sensible con la dignidad de 
la persona y la hermandad fraternal de la 
comunidad política, es insatisfactoria con la 
realidad del profundo sufrimiento de tantas 
personas, sociedades y naciones.

32	  Cicerón, Epistulae ad Atticum VII, 14, 3. Recopilado 
en The Latin Library. Disponible en: https://www.thela-
tinlibrary.com/cic.html. Fecha de consulta: miércoles 
13 de noviembre de 2024.



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

68� El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

Se hace necesario, reconocer que dicha 
conducta antijurídica no siempre es tal, para 
lo cual es necesario volver al tradicional 
pensamiento aristotélico-tomista, que le 
da un lugar excepcional de última ratio a la 
autotutela, en tanto no debe alterarse el bien 
común o el orden público innecesariamente 
si existen alternativas distintas o si el daño 
del tirano no es suficientemente grave.

Sin embargo, ambas perspectivas que 
tienen debida adecuación con la realidad 
deben ser contrastadas por la nueva 
realidad del mundo moderno que no 
responde a ningún criterio metafísico ni le 
interesa reconocer su subordinación a una 
verdad, sino que se dirime entre la violencia 
y el terror en la tiranía del nominalismo 
subjetivista individualista o colectivista.

Así, con ojos en el mundo moderno, 
podremos definir mejor los contornos del 
ejercicio del derecho a la rebelión, en tanto 
se ha convertido en una necesidad en su 
forma más básica, como la protesta o 
incluso las revueltas, hasta su aspecto más 
radical en casos extremos, como han sido 
las revoluciones.

IV. EL CONTEXTO ACTUAL 
DEL PROYECTO MODERNO: 
EL AGOTAMIENTO DEL 
LIBERALISMO Y LA NECESIDAD 
DE LA REBELIÓN

Respecto a nuestros tiempos, el autor 
místico ruso Nikolai Berdaieff afirmaba 

que: “la historia moderna es una empresa 
que no ha triunfado, que no ha honrado al 
hombre como se esperaba. Las promesas 
del humanismo no han sido cumplidas. El 
hombre siente un gran cansancio y está 
a punto de apoyarse en cualquier tipo 
de colectivismo, donde desaparecería 
definitivamente la individualidad humana”33. 

En tiempos modernos, en el plano del 
derecho, se enarbola el contractualismo que 
equipara consensualismo con justicia o ley, 
solo por el hecho de emanar de una supuesta 
voluntad soberana ajena a todo fin. Mientras 
que, en la economía, se toma como cierta 
la existencia del agente económico liberal, 
el “homo œconomicus” que razona todo en 
criterios numéricos de utilidad determinada 
por su propio egoísmo racional para 
satisfacer sus necesidades individuales 
sin considerar a otros, temporalidades (por 
el costo hundido) o consecuencias de sus 
actos fuera de sí mismo (fundamento de 
las externalidades), lo que, a todas luces, 
constituye en la psiquiatría el narcisismo 
maligno o la psicopatía34.

Como consecuencia del principio 
metafísico del (no)optimismo liberal, existen 
actualmente tres falsedades metafísicas 
que imbuyen todo el derecho positivo 
moderno y que encuentran su sustrato en 

33	  Berdaieff, Nikolai, Un Nouveau Moyen Age, París, 
Francia, Libraire Plon, rédactionnel Les petits fils de 
Plon et Nourrit, 1927, p. 10.
34	  Cfr. Manual diagnóstico y estadístico de los trastor-
nos mentales (DSM-IV-TR).



ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...� 69
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

la agencia económica del liberalismo y sus 
falsos profetas: primacía de la producción, 
primacía del dinero y primacía del beneficio.

Actualmente no es la economía la que 
está al servicio de la persona, sino que 
es la persona la que está al servicio de 
la economía. Como explica Emmanuel 
Mounier, “en otros términos: no se regula 
la propiedad sobre el consumo y está de 
acuerdo con una ética de las necesidades de 
la vida humana, sino el consumo, y a través 
de él la ética de las necesidades de la vida, 
sobre una producción desenfrenada”. Así, la 
economía como sistema cerrado somete a 
los hombres a los modos y principios que 
propone, ya no como un análisis objetivo, 
sino como una agenda ideológica35.

Asimismo, no es el dinero el que está al 
servicio de la economía y del trabajo, sino 
que, actualmente, la economía y el trabajo 
son quienes están al servicio del dinero. 
Como explica dicho autor católico: “El primer 
aspecto de esta soberanía es la primacía del 
capital sobre el trabajo, en la remuneración 
y en la repartición del poderío económico, 
siendo el dinero en este sistema la clave 
de los supuestos de mando (…) El segundo 
aspecto es el reino de la especulación o juego 
sobre el dinero, mal todavía más nefasto 
que el productivismo. Aquella transforma 
la economía en un inmenso juego de azar 

35	  Mounier, Emanuel, Revolución personalista y 
comunitaria, Madrid, España, Editorial Zero, 1975, p. 
170.

indiferente a las consecuencias de sus 
contragolpes económicos y humanos”36.

Igualmente, existe hoy una primacía 
del beneficio, la utilidad como móvil de 
la vida económica. “No es la retribución 
normal de los servicios prestados, sino un 
provecho doblemente desarraigado. En 
primer lugar, tiende siempre al provecho 
obtenido sin trabajo, asegurado por los 
diversos mecanismos de fecundidad del 
dinero. Por otra parte, no se ajusta a las 
necesidades, sino en un principio indefinido. 
Finalmente, cuando está regulado, se mide 
de acuerdo con los valores burgueses y 
capitalistas: confort, consideración social, 
representación, indiferentes al bien propio 
de la empresa o de la economía”37.

En esa misma línea, el autor victoriano 
John Ruskin, de forma categórica, afirmó 
que: “Lo que usualmente se esconde tras 
el deseo de riquezas es esencialmente un 
deseo de poder sobre otras personas; en 
el sentido más simple, queremos que el 
sirviente, el comerciante y el artista trabajen 
para nuestro propio beneficio; en un sentido 
más amplio, queremos la autoridad para 
dirigir grandes grupos de personas para 
lograr distintos propósitos (…). Por tanto, 
este poder que la riqueza confiere será 
mayor o menor en proporción directa a la 
pobreza de las personas por sobre quienes 
se aplica el poder y en proporción inversa al 

36	  Mounier, Emmanuel, op. cit., pp. 170-171.
37	  Idem.



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

70� El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

número de personas que son tan ricas como 
nosotros, y que están dispuestas a ofrecer el 
mismo precio por un artículo de suministro 
limitado”38.

Así, dicha nueva idolatría se traduce 
en el plano de lo político y se ha traducido 
en la existencia de una demagogia 
irrisoria que es servil a estas primacías 
enfermizas que corroen las sociedades, 
especialmente en la fase contemporánea 
de la economía neoliberal. Existiendo 
barreras infranqueables en el plano de la 
vida política a través de una superestructura 
del Estado dominada por selectos grupos 
económicos, pues en donde rige el laissez 
faire en el mercado gobierna la tiranía de 
las minorías en lo político, y la democracia 
liberal se demuestra así misma incapaz de 
corregir dichos graves errores.

Al respecto, no es antojadiza la pregunta 
del santo patrono de los trabajadores, el 
jesuita Alberto Hurtado: “¿La democracia 
política será capaz de realizar la democracia 
económica?”, pues no hay democracia 
integral sin una ordenación de la economía 
a la verdad y la justicia; de caso contrario, 
la democracia se degenera en un ejercicio 
nominal y se arriesga a caer en el caos 
social y al declive de esta. La fuente de los 
males sociales del modelo liberal arriesga 
la convivencia pacífica, la dignidad de la 
persona y la estabilidad de las naciones 

38	  Ruskin, John, El bienestar de todos, Santiago de 
Chile, Ediciones UC, 2016, pp. 54-55.

al desconocer la realidad del cuerpo 
común de éstas, viviendo como tumores 
malignos en el cuerpo los pequeños grupos 
acomodados y abusivos de la sociedad 
contemporánea39.

Por ello, al ubicarnos en el mundo 
moderno, llegamos a la conclusión de 
que la vida en sociedad se desarrolla en 
una tensión suicida que la lleva a estar en 
constante riesgo de su propia destrucción, 
pues han primado las irracionales ideas 
(antinomias la mayoría de ellas) de:

Que el motor de la vida social y el bien 
común es el egoísmo racional y, a través de 
la competencia de la destrucción creativa, 
puede alcanzarse la paz social;

Que los bienes jurídicos más relevantes, 
inclusive más que las dimensiones del 
derecho a la vida, son la propiedad privada y 
la libertad económica, aun cuando la amplia 
mayoría carece de las mismas;

Que la vida espiritual e intelectual —
única característica exclusiva del ser 
humano sobre la creación— se encuentra 
actualmente sometida al consumo, el 
consumo a la producción y la producción 
al lucro, es decir, no existe relación entre lo 
producido, intercambiado y consumido con 
las necesidades auténticamente humanas.

39	  Hurtado, Alberto, Sindicalismo, Historia, Teoría y 
Práctica, Santiago de Chile, Ediciones Universidad 
Alberto Hurtado, 2016, p. 36.



ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...� 71
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

Es así que debemos indicar que el 
paradigma liberal se encuentra agotado 
y destinado a su colapso. Su neutralidad 
epistémica —que es una afirmación 
ideológica para nada científica—, como 
también su indiferencia a los hechos y 
la verdad en el plano de los acuerdos 
superpuestos rawlsianos, deriva 
necesariamente en que los mecanismos 
institucionales dejan de ser legítimos y 
solo son mecanismos administrativos de 
contención de las contradicciones sociales, 
castigando especialmente a los más 
desafortunados —la mayoría social—. 

Ya lo anunciaba Berdaieff sobre el peligro 
de la democracia liberal: “La democracia no 
quiere de ninguna manera saber a nombre 
de qué se expresa la voluntad del pueblo y 
no quiere subordinar esta voluntad a ninguna 
meta (…) La democracia ignora la verdad; por 
esto ella abandona el descubrimiento”40 y 
continuaba señalando que “las democracias 
han proclamado la libertad de elección, pero 
no es posible mantenerse largo tiempo en 
equilibrio sobre esta libertad, hay que usarla, 
hay que elegir la verdad, hay que someterse 
a una verdad”41.

Por esto las democracias liberales 
están derivando en alternativas autoritarias 
iliberales, polarizaciones sociales y 
conflictos entre los diversos poderes del 
Estado, reapareciendo los fantasmas de 

40	  Berdaieff, Nikolai, op. cit., pp. 243-244.
41	  Ibidem, p. 286.

los golpes de Estado, las guerras civiles 
o el terrorismo. En la privación del bien 
supremo a las amplias mayorías sociales, 
de la deshumanización generalizada de 
la vida a condiciones infrahumanas, se ha 
cultivado el caos social. Al respecto, en este 
contexto tan complejo, donde la violencia 
podría ser la alternativa para muchos, hay 
que entender el contenido del derecho a la 
rebelión.

Este derecho supremo, más que nunca 
desde los inicios de la modernidad, es 
una alternativa vigente y continúa en los 
siglos transcurridos. Es más, la historia 
ha evidenciado la concurrencia de sus 
requisitos una y otra vez en diversos lugares 
y contextos durante esta Era Secular, donde 
el mundo descrito anteriormente ha forzado 
a los pueblos a optar por este mecanismo 
de última ratio. 

Hay que recordar las revueltas agrarias 
rusas instigadas por personajes como el 
místico ortodoxo Fiódor Dostoyevski y el 
Círculo Petrashevski contra el zarismo 
que oprimía cruelmente a los campesinos, 
como también, las luchas de resistencia 
anti colonial dirigida por Omar Al-Mukhtar, 
el conocido como “shaykh al-shuhadāʾ ” y 
“asad as-ṣaḥrāʾ ” (“jeque de los mártires” 
y “león del desierto”) en Libia; la Guerre 
d›Algérie dirigida por el Frente de Liberación 
Nacional argelino (FLN) contra la ocupación 
extranjera en un régimen de segregación 
racial, étnica y religiosa por los franceses, 
como también, la Revolução dos Cravos que 



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

72� El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

sin violencia derroco el régimen dictatorial 
del decadente Estado Novo que no solo 
incumplió sus promesas de justicia social, 
sino que, fue un régimen autocrático 
fundado en la represión y la tortura.

Al respecto, no es intención de los 
pueblos oprimidos, ni de las personas 
perseguidas, silenciadas y excluidas, como 
tampoco ha sido deseo de los creadores 
—o al menos redactores— de la doctrina de 
la guerra justa y el derecho de la rebelión 
justificar la violencia. No es deseo de 
ninguno su uso, sino que, especialmente en 
los tiempos inaugurados por la modernidad, 
su necesidad se ha hecho inevitable. 

Lo que la Era Secular edificó en la 
economía -el capitalismo-, en la política -la 
(no)democracia liberal- y en la relación de 
los pueblos -el imperialismo-, constituye 
motivos suficientes de grave injuria, de mal 
imposible de enfrentarse y de condiciones 
peores que el costo de la rebelión en 
muchos lugares del mundo. Todo por la 
misma voluntad de quien sufre la revuelta; 
siguiendo al Aquinate, el auténtico sedicioso 
y responsable de la rebelión ha sido y es el 
tirano que ignora el derecho de la gente a 
ser bien gobernada.

V. DERECHO A LA REBELIÓN 
COMO DERECHO HUMANO

Así, en el marco de todo lo señalado, 
debemos reconocer que no existe 

un instrumento universal del sistema 
internacional de derechos humanos que 
reconozca el derecho a la rebelión como sí 
lo hace con la guerra justa. Sin embargo, en 
los sistemas regionales destaca uno de los 
más recientes y de desarrollo dogmático 
más activo, que a la vez es de los más 
ignorados: el sistema africano de derechos 
humanos.

Aquel sistema regional, a través de la Carta 
de Derechos Humanos y de los Pueblos de 
1979, nos deja la única conceptualización 
desde el Derecho Internacional Público del 
derecho a la rebelión como un derecho 
humano. En el artículo 20, número 2 de 
dicho instrumento internacional, los países 
africanos afirman que: “Colonized or 
oppressed peoples shall have the right to free 
themselves from the bonds of domination 
by resorting to any means recognized by 
the international community”, es decir, “los 
pueblos colonizados u oprimidos tienen el 
derecho de liberarse de las cadenas de la 
dominación recurriendo a cualquier medio 
reconocido por la comunidad internacional”.

Este es el único reconocimiento jurídico 
positivo del apercibimiento de la Declara-
ción Universal de los Derechos Humanos 
de 1948 citada anteriormente. Pero esto no 
quita su carácter de derecho humano para 
el sistema universal, debido a que:

1.	 Es un derecho natural innato e 
indivisible de la persona humana. 
Pues, a pesar de las polémicas entre 



ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...� 73
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

iusnaturalistas y los iuspositivistas, 
ninguno podrá negar que, por el 
principio pacta sunt servanda de 
los instrumentos internacionales, 
obligan también en una ineludible 
hermenéutica interpretativa de los 
derechos humanos que afirma el 
carácter de estos derechos como 
parte del acto mismo del ser la 
persona, no por reconocimiento ni 
por otorgamiento, sino que por la 
condición humana misma.

2.	
Razonamiento individualizado 

en la Declaración de Viena y 
Programa de Acción adoptada por 
la Conferencia Mundial de Derechos 
Humanos de Viena del año 1993, 
particularmente su Punto 5, como 
también consagrada explícitamente 
en todos los preámbulos de los 
Tratados Internacionales de 
Derechos Humanos al señalar que 
“la dignidad inherente a todos los 
miembros de la familia humana y de 
sus derechos iguales e inalienables. 
Reconociendo que estos derechos 
se derivan de la dignidad inherente 
a la persona humana”, como 
ocurre en el Pacto Internacional 
de Derechos Civiles y Políticos, el 
Pacto Internacional de Derechos 
Económicos, Sociales y Culturales, 
entre otros.

2.	 Es un principio de ius cogens, tal vez, 
de los más antiguos de la historia 

de la humanidad junto a la doctrina 
de la guerra justa. Siguiendo el 
razonamiento del artículo 53 y 
siguientes de la Convención de Viena 
de 23 de mayo de 1969 sobre el 
Derecho de los Tratados, el derecho 
a la rebelión y su regulación forman 
parte imperativa o perentoria, esto 
es, que no admiten ni la exclusión 
ni la alteración de su contenido, 
de tal modo que cualquier acto 
que sea contrario al mismo será 
declarado como nulo al ser parte 
de la garantía esencial de todos los 
bienes jurídicos, por tanto, un bien 
jurídico superior hiperreforzado, 
solo debajo del derecho a la vida y el 
valor de la vida humana en general 
(pues este es la causa final de este 
derecho, como también, de todos los 
derechos como la salud, el trabajo o 
la seguridad social). Preservado en el 
tiempo desde antes de que el mundo 
helénico apareciera tras el ocaso de 
la civilización minoica.

Por ello, debemos concluir que el derecho 
a la rebelión es un derecho humano. Es 
más, aun sin ser reconocido positivamente 
en el sistema universal, es de los menos 
cuestionables de todos los derechos junto 
con la vida e integridad física y psíquica, 
puesto que es la garantía del respeto de 
todos los derechos por la autoridad.

Siendo demostrado en la historia, su 
permanencia e incluso necesidad a lo largo 



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

74� El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

de toda la Era Secular, pues sin este derecho 
no habría procesos de descolonización 
e independencias de pueblos oprimidos; 
no existirían reconocidos legalmente 
los derechos laborales y sociales en 
general producidos por las protestas y 
la movilización social -expresiones de 
resistencia que son una forma de rebelión 
menos violenta-; no podríamos tener acceso 
a las garantías procesales, los límites y 
deberes de fundamentación de los poderes 
del Estado devenidos internacionalmente 
por las revueltas que dieron lugar a la 
Magna Carta Libertatum y la revolución 
estadounidense en el mundo anglosajón 
-no así en mundo hispánico donde tuvimos 
sin rebelión la Carta Magna Leonesa y las 
primeras formas de parlamentarismo en el 
año 1188-.

Quien no quiera rebelión, sepa que no le 
servirá el terror, sino que, solo alimentando 
de justicia a los oprimidos, escuchando a 
los hambrientos, rectificando a los caídos y 
sanando a los heridos, podrá decir que no 
es necesario el derecho a la rebelión, pero 
jamás decir que no existe.

Quien olvide que la justicia pone cada 
cosa en su sitio, siendo esta protectora de 
todos y, por el contrario, haga de la paz el 
silencio de las armas, deberá dormir con un 
ojo abierto y un oído atento, pues hasta en 
el propio hogar los tiranos son ajusticiados. 
La justicia es reina y señora de todas las 
virtudes, y ella es la madre protectora que 
ampara a todos sus hijos; sin ella, no hay 

leche que beber, no hay cuna donde dormir, 
no hay paz social.

VI. BIBLIOGRAFÍA

Obras clásicas:
AGUSTÍN DE HIPONA, Contra Faustum 

Manichaeum Libri Triginta Tres. Recopilado 
en S. Aurelii Agustini Opera Omnia: 
Patrologiae Latinae Elenchus. Disponible en: 
https://www.augustinus.it/latino/index.htm.

AGUSTÍN DE HIPONA, De civitate Dei contra 
paganos. Recopilado en S. Aurelii Agustini 
Opera Omnia: Patrologiae Latinae Elenchus. 
Disponible en: https://www.augustinus.it/
latino/index.htm.

AGUSTÍN DE HIPONA, De Libero Arbitrio Libri 
Tres. Recopilado en S. Aurelii Agustini 
Opera Omnia: Patrologiae Latinae Elenchus. 
Disponible en: https://www.augustinus.it/
latino/index.htm.

CICERÓN, De Legibus. Recopilado en The 
Latin Library. Disponible en: https://www.
thelatinlibrary.com/cicero/leg.shtml.

CICERÓN, Epistulae ad Atticum. Recopilado en 
The Latin Library. Disponible en: https://www.
thelatinlibrary.com/cic.html.

CICERÓN, Pro Tito Annio Milone ad iudicem 
oratio. Recopilado en The Latin Library. 
Disponible en: https://www.thelatinlibrary.
com/cicero/leg.shtml.

ISIDORO DE SEVILLA, Etymologiae o Originum 
sive etymologiarum libri viginti. Recopilado en 
The Latin Library. Disponible en: https://www.
thelatinlibrary.com/isidore.html. Versión 
original escaneada en la Biblioteca Nacional 



ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025 //  El CONSTITUYENTE

El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...� 75
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

de España. Disponible en: https://bdh-rd.bne.
es/viewer.vm?id=0000051810.

TOMÁS DE AQUINO, Summa Theologiæ. 
Recopilada en HJG. Disponible en: https://
hjg.com.ar/sumat/.

Leyes y normas históricas:
Carta Magna Leonesa y Fueros de su majestad 

Alfonso IX.
“Leyes y ordenanzas nuevamente hechas por su 

majestad para la gobernación de las Indias 
y buen tratamiento y conservación de los 
indios” de su Majestad Carlos I, conocidas 
como las “Leyes Nuevas” del 1542 d.C., 
Disponible en: https://bdh-rd.bne.es/viewer.
vm?id=0000052226&page=1.

Magna Carta Libertatum otorgada por Juan I de 
Inglaterra “sin tierras” en Runnymede en el 
1215 d.C.

Instrumentos internacionales de derechos 
humanos:

I Convenio de Ginebra de 1949.
II Convenio de Ginebra de 1949.
III Convenio de Ginebra de 1949.
IV Convenio de Ginebra de 1949.
Carta de las Naciones Unidas de 1945.
Convención sobre ciertas armas 

convencionales de 1980.
Convención de Viena sobre el Derecho de los 

Tratados de 1969.
Pacto Internacional de Derechos Civiles y 

Políticos de 1966.
Pacto Internacional de Derechos Económicos, 

Sociales y Culturales de 1976.
Resolución N°70/151 sobre “Derechos 

humanos y medidas coercitivas unilaterales” 
de Naciones Unidas aprobada por la 

Asamblea General el 17 de diciembre de 
2015.

Libros y capítulos:
BERDAIEFF, Nikolai, Un Nouveau Moyen Age, 

París, Francia, Libraire Plon, rédactionnel Les 
petits fils de Plon et Nourrit, 1927.

DESLAURIERS, Marguerite y DESTRÉE, Pierre, 
The Cambridge Companion to Aristotle’s 
Politics, Cambridge United Kingdom, 
Cambridge University Press, 2013.

GUTHRIE, Charles y QUINLAN, Michael, 
Just War. The Just War Tradition: Ethics in 
Modern Warfare, London United Kingdom, 
Bloomsbury Publishing, 2007.

HURTADO, Alberto, Sindicalismo, Historia, 
Teoría y Práctica, Santiago, Chile, Ediciones 
Universidad Alberto Hurtado, 2016.

KELSEN, Hans, Teoría pura del derecho, Trad. 
Roberto J. Vernengo, Ciudad de México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 
1982.

MARITAIN, Jacques, Trois Réformateurs, París, 
Francia, rédactionnel Plon-Nourrit, 1925.

MOUNIER, Emanuel, Revolución personalista y 
comunitaria, Madrid, España, Editorial Zero, 
1975.

PRITCHARD, James B., Ancient Near Eastern 
Texts Relating to the Old Testament, 3rd ed. 
with supplement, Princeton United States, 
Princeton University Press, 1969.

ROUSSEAU, Jean-Jacques, “Du contrat social 
ou Principes de droit politique” en Oeuvres 
Complètes, París, Francia, rédactionnel 
Gallimard, 1991, T. III.

RUSKIN, John, El bienestar de todos, Santiago, 
Chile, Ediciones UC, 2016.



El CONSTITUYENTE  //  ISSN: 3061-8533  //  AÑO VIII / No. 8  /  NOVIEMBRE 2025

76� El derecho humano a la rebelión: una antología histórica y filosófica...
ALONSO IGNACIO SALINAS GARCÍA

TAYLOR, Charles, La era secular, Barcelona, 
Editorial Gedisa, 2014.

VITORIA, Francisco, Derecho natural y de gentes, 
Buenos Aires, Emece, 1946.

VITORIA, Francisco de, “Reelecciones 
teológicas” en Obras de Francisco de Vitoria, 
Madrid, España, Biblioteca de Autores 
Cristianos, 1960.

Artículos académicos:
COX, Rory, “Expanding the History of the Just 

War: The Ethics of War in Ancient Egypt”, 
International Studies Quarterly, Volume 61, 
Issue 2, June, 2017, pp. 371–384.

JARAMILLO MARÍN, Jefferson & Echeverry 
Enciso, Yesid, “Las teorías de la guerra 
justa. “Implicaciones y limitaciones”, Revista 
científica Guillermo de Ockham, Vol. 3, No. 2, 
julio-diciembre, 2005, pp. 9-29.

VIGO, Rodolfo, “Derecho y Moral en el Estado de 
Derecho Constitucional”, Prudentia Iuris, N° 
74, 2012, pp. 57-78.

YATE, Francisco Javier, “El Derecho a la 
Rebelión en Diálogo con Tomás de Aquino”, 
Revista Internacional de Filosofía Teórica y 
Práctica, Vol. 4, Num. 1, enero-junio, 2024, pp. 
39-62.

Otros:
Manual diagnóstico y estadístico de los 

trastornos mentales (DSM-IV-TR).


